XIII. ‘LA DOCTRINA CRISTIANA DEL DERECHO
NATURAL DESPUES DEL CISMA RELIGIOSO

§ 1. Lutero y Melanchton

Bibliografia: Lav, “Ausserlich Ordnung” und “Welilich Ding” in
Luthers Theologie (1933). — Bever, Luther und das Recht (1935).
— F. X. ArvoLp, Zur Frage des Naturrechts bei Martin Luther
(1937). — DreuTteLMosER, Luther, Staat und Glaube (1937). — Cv.
Baver, Die Naturrechtsvorstellungen des jungen Melanchton (Fest-
gabe fiir G. Ritter) (1950). — ScudnreLp, Grundlegung der Recht-
swissenschaft (1915), pp. 288 y ss. — HecxeL, Lex Caritatis (1953).
— E. Scunemer, Luther und das Recht, en: Osterreichisches Archiv
fiir Kirchenrecht (1955), t. vi, pp. 245-260. — Emix WoLFr, Das
Problem der Naturrechtslehre (1955), pp. 40 y ss. — RemsstEIy,
Johannes Althusius dls Fortsetzer der Schule von Salamanca (1955).

En oposicién a Wiklif (muerto en 1384), que dnicamente acep-
taba a la lex evangelica como medida de lo bueno y de lo malo,?
Martin Lutero (1483-1546) hizo frecuentes referencias a la ley
natural: en el Comentario a los Salmos (1513-1515) afirma que
ninguna persona ¢s de tal manera mala que no pueda escuchar
la voz de la razén. 2 En armonia con Santo Tomis, designa con el
nombre de sindéresis® a la capacidad para distinguir lo bueno
de lo malo. Y en concordancia con San Agustin hace notar en
el Comentario a la Carta a los romanos (1515-1516) que la ley
natural estd grabada en nosotros como un testimonio imbormrable

1 De civili dominio, 1.
2 Edicién de Weimar, m, 94, 17

3 Ibidem, m, 238, 11: “. .. syntheresis et desiderium boni est inestingui-
bile in hominibus”.



142 DERECHO NATURAL DESPUES DEL CISMA [sEC.

de lo bueno y lo malo. ¢ Lutero reconocié también la existencia
de la ley natural en otros varios pasajes de sus obras.®

La idea del derecho natural, no obstante los pasajes citados,
sc debilita en presencia de la doctrina central de Lutero: segin
el reformador alemin, la naturaleza humana quedé corrompida
a causa del pecado original y, por tanto, no es apta para conocer
y realizar por si misma la justicia. Por esta razén, Lutero no
pudo aceptar la doctrina de los tres grados escalonados del dere-
cho (ver pp. 117 y ss.) de Santo Tomds, para quien la ley natural
es el puente entre la lex 2terna y la lex humana; mis bien existe
un abismo infranqueable entre el reino oculto de Dios, que podria
imaginarse colocado a su derecha y en el que privan la gracia y
el amor cristiano, y el reino que podria a su vez pensarse colocado
a su izquierda, creado por gios en un acto de su ira misericor-
diosa (ire misericordizz) para defender a la humanidad de su
corrupcién total: es un orden conservativo, creado para una si-
tuacion de emergencia derivada del status corruptus, y en el que
la autoridad instituida por Dios manda con la espada, a fin de
castigar a los delincuentes y asegurar la paz exterior.® De ahj
que Lutero otorgue a los principes el titulo de carceleros y ver-
dugos de Dios, que mandan sobre picaros y malvados. Pero Dios
ordena al mismo tiempo que “llamemos a estos verdugos sefiores
generosos, que caigamos de rodillas ante ellos y que actuemos
como subditos devotos, a condicién no obstante de que no se
excedan en el ejercicio del poder, y de que obren a un mismo
tiempo como verdugos y como pastores”.? Los poderes de la
autoridad tienen asi como limite la “misién del pastor”. Es in-
teresante observar —de conformidad con estas ideas— que el
derecho positivo del Estado ocupa un lugar secundario, con-
fundiéndose, en términos generales, con el orden creado por Dios
en su izquierds. Erik Wolf hace notar a este respecto que en la
doctrina del derecho natural de Lutero existe una profunda des-
armonfa, que nunca pudo ser superada por el traductor alemin
de la Biblia.

4 “Naturaliter enim impressa est mentis lex nature et indelebiter testi-
monium de bonis bonum et de malis malum.”

5 Edicién de Weimar, xvn, 1, 10 y 18-21; xxx, 1, 178 y ss; xxx1x, 1, 402
y ss., 330 y 334,

® Interpretacién del Salmo 82 (1530), edicibn de Weimar, x1, 251 y ss.

7 Von der weltlichen Obrigkeit (1523), ed. Weimar; xxxi, 1, 204, 18,



n] LUTERO Y MELANCHTON | 143

En sentido opuesto a la interpretacién de Wolf, Walter Schon-
feld ® piensa que si bien Lutero rechazé el conocimiento natural,
fue unicamente en lo concemiente a la teologia y por estimar
que seria un acto de soberbia, habiéndolo en cambio admitido
plenamente para las cosas de este mundo. La prueba de esta
nueva interpretacién se encuentra —segin el mismo Schonfeld—
en la afirmacién luterana de que los mandamientos del derecho
natural son vilidos tanto para “los turcos, paganos y judios,
cuanto para los cristianos”.® Si se acepta esta interpretacibn, el
pensamiento de Lutero podria tal vez expresarse de la manera
siguiente: la razén humana es apta para conocer las normas de
la conducta extemna en este mundo y las del derecho natural en
sentido estricto, pero no posee la aptitud necesaria para conocer
aquella parte del orden ético universal (moral en seatido estricto)
que conduce a la bienaventuranza, pues las normas éticas sola-
mente pueden deducirse de la revelacién.

Con Philipp Melanchton (1497-1565), que recurre nuevamente
a Arnstételes, vuelve a cobrar vida la ley natural: expresamente
ensefié que la ley natural ha sido conocida por todos los pueblos
y en todos los tiempos, ° que se encuentra en el Decilogo™ y
que no fue derogada por el Evangelio. Segin esta doctrina, la
naturaieza humana no quedé totalmente corrompida por el pe-
cado original, conclusién que permite aceptar una cierta relacién
entre los dos reinos de que hablé Lutero. Melanchton hace no
obstante notar que ni los tedlogos ni los juristas han logrado
explicar una doctrina consecuente del derecho natural. Indica
ademis el pensador de la Reforma que la raz6n humana, a causa
de su ofuscamiento, no ha podido ir més alli de ciertos principios
fundamentales impresos por Dios en ella (leges nature a Deo
impressas mentibus humanis).

8 Grundlegung der Rechtswissenschaft, p. 296.

% Ermahnung zum Frieden (1525), v, 55. — Constiltese la edicién de
Weimar, v, 80, 15, 28: “...desde el origen del mundo, el Decilogo ha
sido grabado en las conciencias de todos los hombres.”

10 Opera Melanchton, xx1, 417: “una est lex et natura nota omnibus
gentibus et atatibus”,

11 Ibidem, xx1, 392.



144 DERECHO NATURAL DESPUES DEL CISMA [sec.

§ 2. Calvino, Beza y Zwinglio

Bibliografia: BEYEREAUS, Studien zur Staatseuffassung Calvins (1910).
— Fannew, Die Lehre von Staat und Kirche bei Zwingli (1930). —
Bonarzc, Cdlvin und das Recht (1934). — KonrLer, Hudrych Zwin-
gli (1943). — Emx Worr, Das Problem der Naturrechisichre
(1955).

Calvino (Cauvain, 1509-1564) tomé como punto de partida de
su doctrina 2 la comunidad de los fieles, fundamento a la vez
del Estado. Esta idea le obligb a penetrar en los problemas poli-
ticos en forma mis concreta y profunda que Lutero. Calvino
acepté —en armonfa con Melanchton— que la razén humana
no quedé totalmente aniquilada a causa del pecado original, por
lo que era apta para conocer los principios fundamentales del
derecho natural: 2 Pero el Decélogo y los Evangelios hicieron
pasar al derecho natural a un segundo plano, por cuyo motivo
Calvino responde a la mayoria de las preguntas sobre el derecho
natural con s6lo la ayuda de la Biblia. Por otra parte, el mismo
derecho natural es en la prictica superfluo, pues segin Calvino
el poder politico estd subordinado al espiritual.

El continuador de Calvino, Theodore de Béze o Beza (1519-
1605), vivié la noche de San Bartolomé e, impresionado por los
acontecimientos que ocurrieron en ella, reconocié la necesidad
del derecho natural como un limite al poder del Estado. Reibstein
ha demostrado, con la ayuda de algunas nuevas fuentes de in-
formacién, !* que Beza adopté la concepcién jusnaturalista del
humanismo cristiano. Después de esta transformacién, a la que
también contribuyeron Richard Hooker (1553-1660) y Lambert
Daneau (Danacus, 1530-1596), el Calvinismo qued6 preparado
para convertirse en una fuerza politica dentro del mundo del
Estado occidental (ver p. 174).

Ulrico (Huldreich) Zwinglio (1484-1531) fue mis filésofo que
tedlogo. En la interpretacién filoséfica que hizo de la Biblia

12 Institutiones religionis christien®, 1, 2, 12: “Quum ergo ratio, qua
discernit homo inter bonum et malum, naturale donum sit, non potuit in
toto deleri.”

18 Obra citada, pp. 158 y ss.



o) DERECHO NATURAL COMO EQUIDAD (OLDENDORP) 145

aparecen unos cuantos rasgos, de ascendencia estoica, en relacién
con la doctrina del derecho natural. Pero ¢l pensamiento de
Zwinglio cedié prontamente el paso al Calvinismo.

§ 3. El derecho natural como equidad (Oldendorp)

Bibliograffa: KarrensomN, Die Vorldufer des Grotius (1848). —
Dierze, Johannes Oldendorp dls Rechtsphilosoph und Protestant
(1933). — E. WorF, Grosse Rechtsdenker der deutschen Geistes-
geschichte (3& edicién, 1951), pp. 134-175.

Johannes Oldendorp (1480-1567) es el primer exponente alemén
con valor universal en la doctrina del derecho natural. Para él
—igual que para Lutero— existe una separacién insuperable entre
el reino de Dios y el Estado de los hombres: a partir del pecado
original, los hombres viven en un status civilis; pero la razén
humana, capaz de regir la conducta en este mundo, es absoluta-
mente ineficaz en los problemas de la fe.

La idea del derecho natural desempefia en Oldendorp una
funcién bastante mis importante que en Lutero. Oldendorp era
jurista y como tal se interesé por los problemas del derecho
natural; sin embargo —en nuestra opinién— también Lutero se
interesé por ellos.

El derecho natural —segiin Oldendorp— se identifica con la
equidad; asi se desprende de su ensayo Wat byllich unde recht ys,
escrito en 1529, en el que expresamente enseiia: “El derecho
natural y la equidad son una misma cosa.” Empero, la deter-
minacién de qué sea lo equitativo en los casos concretos corres-
ponde al gobernante y al juez, de acuerdo con su conciencia,
pero uno y otro deberdn aprender y habrin de dejarse guiar por
las pricticas del pasado, por la Sagrada escritura y por el bien
comun. De las ideas de Oldendorp se desprende que en la con-
ciencia juridica del gobernante y del juez se mezclan las diversas
fuentes del derecho, integrando una unidad indisoluble.

El derecho natura]l —segin lo expuesto— no constituye para
Oldendorp un sistema l6gico cerrado, derivado de algunas normas
fundamentales —tal como lo sostendrin més tarde Pufendorf
y Wolff—, sino que se compone de una suma de juicios valo-
rativos que afloran a la conciencia del juez en ocasién de las
decisiones concretas.



146 DERECHO NATURAL DESPUES DEL CISMA [sec.

§ 4. La renovacién y aplicacién de la filosofia del derecho
de San Agustin y Santo Tomds a las relaciones
internas e internacionales

Bibliografia: Vanperror, La doctrine scolastique du droit de guerre
(1919). — RommMeN, Die Staatslehre des Francisco Sudrez (1926).
— F. X. Arnovp, Die Staatslehre des Kardinals Bellarmin (1934). —
Br. Scorrt, The catholic conception of International Law, Vitoria
and Suirez (1934). — Lecaz y Lacamsra, Die Rechtsphilosophie
des Francisco Sudrez, en: Zeitschrift fiir &ffentliches Recht (1934),
t. xwv, pp. 273 v ss. — Krause Naturrechtslehrer des 16. ]ahr-
hunderts (1949). — DE rA Briere, Vitoria et Sudrez (1939). —
Re1ssTEIN, Die Anfinge des neueren Natur- und Vilkerrechts (1949).
— TruvoL, Historia de la filosofia del derecho y del Estado (1% edi-
cién, 1954; 28 edicién, 1956), t. 1.

" a) La fundacién de la doctrina del derecho internacional
(Vitoria)

Debemos a dos teblogos italianos, Thomas de Vio Caietanus
(1468-1534) y Franciscus de Sylvestris Ferrara (1468-1528), co-
mentaristas de las obras de Santo Tomis, el primer renacimiento
de la filosofia agustiniana-tomista. Pero la profundizacién y am-
pliacién de la filosofia del derecho de los dos grandes teélogos
medievales se produjo con la teologia moral espafiola de los si-
glos xv1 y xvir y con la doctrina del cardenal Bellarmino; los
pensadores espafioles y el cardenal fueron los primeros que apli-
caron aquella filosofia a los grandes problemas politicos de la
nueva era de la humanidad. En este movimiento de ideas, den-
tro del marco de la filosofia moral en sentido amplio y al lado
de la filosofia moral en sentido estricto (ética), se desarrollé
la filosofia del derecho, que ya existia en germen en San Agustin
y en Santo Tomds, hasta convertirse en una disciplina indepen-
diente.

El fundador de la filosofia del derecho espafigla fue Francisco
de Vitoria (1483-1546), profesor de teologia moral en la Uni-
versidad de Salamanca. Vitoria es, juntamente con Erasmo de
Rotterdam (1466-1536), el fundador del humanismo cristiano:
a este respecto, y en oposicién al sombrio cuadro del hombre



11} DOCTRINA DEL DERECHO INTERNACIONAL (VITORIA) 147

pintado por Occam, Lutero y Calvino, sostuvo que la razén
humana, si bien perturbada, era no obstante suficientemente
sana y capaz de conocer lo justo.

Vitoria estudié en Paris con cl holandés Pierre Crockaert,
que habia sustituido en la ensefianza universitaria las Senten-
cias de Pedro Lombardo con la Summea theologica de Santo
‘Tomis, contribuyendo asi al renacimiento de la filosofia tomista.

Se podria considerar como ¢l leitmotiv de todos los trabajos
de Vitoria la conocida frase de Santo Tomas: la gracia no mo-
dific6 la naturaleza humana, sino, al contrario, edificé sobre
ella, perfeccionindola (gratia ordinem nature non mutat, sed
perficit). * Partiendo de esta frase, Vitoria pudo decir que todo
aquello que permite la naturaleza al hombre no esta prohibide
por el Evangelio. 1® De esta manera, la recta ratio volvié a ocu-
par un primer plano en la valoracién del problema ético-juridico.
Pero la recta ratio no es para Vitoria el simple entendimento
humano, que permite describir, contar y medir, tal como ocurrié
posteriormente en Descartes y en Hobbes, sino la razén que
pregunta por el fin y el sentido de los seres y de las cosas. A lo
expuesto debe agregarse que Vitoria, de la misma manera que
antes de él Santo Tomis, nunca se planted como tema de estu-
dio a la pura razén, sino a la razén iluminada por la revelacién.
Vitoria, en consecuencia, nada tiene que ver con el jusnaturalis-
mo puramente racionalista.

El mérito fundamental de Vitoria consiste en haber dado
un relieve especial al antiguo pensamiento estoico de la unidad
moral y juridica del universo: ¢l mundo (totus orbis) integra
una sola comunidad juridica, pero no como una simple idea
—segin era el pensamiento de la Stoa— sino como una comu-
nidad concreta, unida por el derecho natural. Vitoria dio por
primera vez ‘el nombre de jus inter gentes'® a las normas del
derecho natural que regulan las relaciones entre los pueblos.

A fin de poder juzgar la originalidad del pensamiento de Vi
toria, debe tenerse en cuenta que al dominico le tocd vivir en
Espafia durante el reinado de Carlos V y que el emperador tuvo
el firme propésito de restaurar el imperio universal de la Edad

14 Comentarios a las sentencias, i, distinctio 29, 1, 7.

18 De potestate civili, 8.

18 Relectio de Indis, tit. leg. 2: “Quod naturalis ratio inter omnes gente:
constituit, vocatur jus gentium.”



148 DERECHO NATURAL DESPUES DEL CISMA [sEC.

Media. Estas circunstancias explican claramente que Sepilveda,
contemporineo de Vitoria, ensefiara que todos los pueblos es-
taban subordinados juridicamente al imperio, por lo que era
licito someter a las naciones del Nuevo Mundo, aun por medio
de la fuerza. Vitoria, sin embargo, se opuso a esta doctrina en
las célebres lecciones sustentadas en la Universidad de Salaman-
ca en los afios de 1538 y 1539, reunidas en el libro titulado Re-
lectio de Indis: 17 en ellas defendi6 la tesis de que también los
pueblos paganos son sujetos de derecho independientes, titula-
res de una pretensién legitima a la libertad y a la independen-
cia, debiendo ser respetados aun por los pueblos cristianos. Los
principios basicos de estas lecciones son los siguientes:

1. La comunidad estatal no tiene como base a la fe, sino al
derecho natural, conforme al cual todos los hombres, indepen-
dientemente de sus creencias, poseen una naturaleza social, 18
En consecuencia, el establecimiento de cada poder estatal
concreto depende unicamente de los hombres.

2. Los Estados fundados sobre el derecho natural se encuen-
tran ligados entre si por el mismo derecho natural, pues la
naturaleza hizo parientes a todos los hombres. 1°

3. Por tanto, no solamente en el interior de cada Estado, sino
también en la comunidad de ellos existe un orden juridico,
cuyas raices se hunden en el derecho natural; dicho orden se
configura mediante la prictica y por los tratados. 2 En conse-
cuencia, el derecho intemnacional no consiste dnicamente en
tratados, sino que mias bien tiene la fuerza de la ley.

4. Ni el papa ni el emperador poseen una pretensién legitima
al domi:?iz del mundcge pues ni Dios ni los pueblos les han
otorgado tal derecho. 2

17 Existe una edicién bilingiie francesa, traduccién de De la Briere (ver
p. 146). Hay también una traduccién alemana, en la coleccién publicada
por Von W, Schiitzel: Die Klassiker des Vélkerrechts (1952), vol. n. [Exis-
ten varias traducciones al espafiol. N. del T.]

18 De potestate civili, 5: “fons et origo civitatum ... a natura profectum”.
LEn el mismo sentido, Relectio de¢ Indis, 11, 1.

19 Relectio de Indis, tit. leg. 3: “Inter homines omnes cognationem
quandam natura constituit. Unde contra jus naturale est, ut homo hominem
sine aliqua causa aversetur.”

20 Ibidem, m, 4. — De jure belli, 9.

21 De potestate civili, 21.

22 Relectio de Indis, u, 1 y 2.



n] JOCTRINA DEL DERECHO INTERNAGIONAL (VITORIA) 149

5. La comunidad de los Estados es una comunidad natural pam
las comunicaciones y el comercio de los pueblos. Es en con-
secuencia contrario al derecho natural excluir a los extranjeros
de la vida comercial o impedirles, sin una causa justa, el ingreso
a un Estado. 2

6. Existen algunos bienes, como el mar, los rios y los puertos,
que son comunes a todos los pueblos por derecho natural. 24

7. La guerra es justa por derecho natural iinicamente para de-
fenderse de un ataque o para obtener reparacién de la injusticia
cometida por algiin enemigo 2 y siempre que los medios pact-
ficos no hayan conducido al restablecimiento del derecho: *¢
el inico fundamento justo de la guerra —recalca Vitoria— es
una injusticia sufrida; ** por tanto, el simple propésito de ex-
tender la religién no es una causa justa de guerra.*® En este
aspecto, Vitoria perfeccioné la doctrina del bellum justum de
San Agustin y Santo Tomés (ver p. 111).

8. Los Estados estin legitimados, en razén de la solidaridad
que crea entre los hombres el derecho natural, para intervenir
en el Estado que viole los derechos del hombre. ** Como ejem-
plos de este principio, Vitoria sefiala la privacién de la vida a
personas inocentes 3° y Jos ataques en contra de la libertad
religiosa.” El fundamento del titulo juridico en el segundo de
los ejemplos no es solamente la libertad religiosa, sino también
la solidaridad humana. ®* Estas ideas permiten concluir que el
derecho internacional de Vitona es, sin duda alguna, derecho
entre los Estados, pero, al mismo tiempo, derecho de la hu-
manidad (jus humanitatis).

Vitoria, apoyandose en las doctrinas del derecho natural de
San Agustin y Santo Tomis, desarrollé las bases de una teorfa

23 D¢ Indis, 1-2: “titulus naturalis societatis et communicationis”.

24 Ibidem, 1-2.

25 Ibidem, m1, 6.

26 [bidem, m, 6.

37 De juri belli, 13: “Unica et sola causa inferendi bellum, injuria ac
@u'li
28 Jbidem, 10-12: “causa justi belli non est diversitas religionis”.

29 Relectio de Indis, 11, 12.

80 Ibidem, m, 15.

81 Ibidem, 1m1, 13: “non solum titulus religionis, sed amicitiz et: societatis
humane”,



150 DERECHO NATURAL DESPUES DEL CISMA [sEC.

universal del derecho internacional fundada en el derecho natural,
que resulté sumamente valiosa en la mitad del siglo xvi, en el que
el cisma religioso y el descubtimiento de América habian hecho
fracasar definitivamente el intento de restauracién de la unidad
del mundo mediante la creacién de una civitas universal con un
monarca en su cispide.

Por otra parte, Vitoria, al desprender de la doctrina clisica
del derecho natural los principios que harian posible su aplica-
cién al nuevo orden de cosas determinado por la presencia de
una pluralidad de Estados soberanos, puso de relieve con cla-
ridad y precisién la dinidmica y la riqueza de frutos de la doctrina
del derecho natural de Aristételes, San Agustin y Santo Tomis.

b) E! origen del poder del.Estado

Luis Molina (1535-1560), con su libro De justitia et jure, y
Domingo de Soto (1494-1560), cor la obra que lleva ¢l mismo
titulo, son los primeros filésofos espafioles del derecho que se
ligan al pensamiento de Vitoria. Diego Covarrubias y Leyva
(1512-1577), por el contrario, representa ¢l primer impulso hacia
una doctrina del derecho natural referida a la vida politica in-
terna de Espafia, razén por la que fue llamado el Bartolus his-
panicus. En su obra Practice quastiones, escrita en 1556, reco-
gi6 la distincién tradicional entre el poder temporal y el poder
espiritual, esforzindose en la deduccién y determinacién de sus
consecuencias: a la Iglesia, creada por Dios, opuso el Estado,
pues a cada pueblo corresponde dar una forma concreta al poder
estatal, sea por eleccién o mediante aprobacifn.

Esta doctrina ya habfa sido defendida por Agidius Romanus
Colonna (1245-1316), por Lupold von Bebenburg (1297-1363)
y por Marsilio de Padua (1280-1342), pero qued6 relegada 2 un
segundo plano por la influencia del comentarista Baldus de
Ubaldis (ver p. 162): de acuerdo con su interpretacién, la lex
regia, en virtud de 1a cual se trasmiti6 el poder temporal al empera-
dor Augusto, confirié a éste una potestas absoluta. En esas condi-
ciones, se hizo indispensable revivir la antigua concepcién jusna-
turalista, ya que, por una parte, esta doctrina permitia fundar
la existencia del Estado en la naturaleza social del hombre vy,
por otra, atribufa al pueblo la facultad de concretizar y limitar,
en cada caso, la forma del poder. La doctrina de la soberania



1) FILOSOFIA ESPANOLA DEL DERECHO (SUAREZ) 151

del pueblo, entendida en el sentido de que el poder del Estado
proviene inmediatamente del pueblo, no es un descubrimiento
de la Epoca Moderna, sino que tiene sus raices en la doctrina

clasica del derecho natural. En la época del Concilio de Trieste

era tanta su fuerza, que Jacobo Laynez, General de la Compaiiia
de Jests, se refirié a ella el 20 de octubre de 1562, en presencia
de Covarrubias y de Fernando Visquez, a fin de diferenciar el
origen de los poderes de la Iglesia y del Estado.

c) Coronamiento y terminacién de la filosofia espafiola del
derecho (Sudrez)

La filosofia espafiola del derecho alcanzd su cima y a la vez su
terminacién, con Francisco Suirez (1548-1617), originariamente
profesor en Coimbra. En su libro De legibus ac Deo legislatore,
publicado en 1612, explicé con gran profundidad y finura las
doctrinas difundidas en Espafia, al extremo de merecer el titulo
de doctor eximius.

Suirez se apoyé —igual que San Agustin y Santo Tomis— en
la lex ®terna, que engloba todas las obras de Dios hacia el ex-
terior (opera Dei ad extra) y guia todo hacia el bien comin. 32
En oposicién al voluntarismo (ver p. 135) y al racionalismo (ver
p. 138), el maestro de Coimbra unié nuevamente —como lo habia
efectuado Santo Tomds— la razén y la voluntad, de cuya umén
dedujo que la ley natural que fluye de la lex ®terna no se limita
a mostrar qué es lo justo, sino que contiene ademds manda-
mientos y prohibiciones.2* En lo que respecta 2 1a naturaleza
racional del hombre, Sudrez distinguié entre la naturaleza misma
del hombre, que proporciona la medida valorativa de las acciones
humanas y la ratio recta, concebida como la capacidad de conocer
los valores. ** La ratio recta es el 6rgano de la naturaleza racional.

32 De legibus ac Deo legislatore, 11, cap. 3, n. 6.

33 Ibidem, 1, cap. 5: ‘lumen naturale intellectus reprasentans voluntatem
Dei aunctorem naturx ... obligantem homines ad servandum, quod recta
ratio dictat”,

34 Ibidem, u, cap. 5, n. 9: “in natura rationali [sententia] duo distinguit.
unum est nature ipss, quatenus est veluti fundamentum comvenientiz vel
disconvenientie actionum humanarum ... alivd est quedam vis illius na-
ture, quod habet ad discernendum inter operationes convenientes vel dis-
convenientes illius nature, quod rationem naturalen appellamus”.



152 DERECHO NATURAL DESPUES DEL CISMA [sEc.

En el pensamiento del tedlogo y jurista espafiol, la lex naturdalis
comprende no s6lo sus principios fundamentales, sino también
sus consecuencias obligatorias (Santo Tom4s las habia incluido
dentro del jus gentium), pues los principios fundamentales no
pueden existir sin sus consecuencias indeclinables.? Sudrez
acepté no obstante que los principios fundamentales son sus-
ceptibles de diversas aplicaciones, de acuerdo con la variedad
de las relaciones. 3¢

El autor de De legibus ac Deo legislatore sostuvo también
—en armonia con la concepcidn clisica— que la ley humana
puede tunicamente expedirse con fundamento y dentro del marco
de la ley natural, debiendo ser particularmente respetados los prin-
cipios fundamentales de la ley natural que se relacionan con el bien
comun (ver pp. 127 y ss.). El concepto bonum commune abarca
no solamente al bonum communitatis, es decit, aquellos bienes
que sirven para asegurar la existencia de la comunidad, sino tam-
bién al bien de los miembros particulares (felicitas singulorum ut
sunt membra), ya que, y en la medida en que no dafia a los demd4s,
forma parte del bonum commune. ®” E inversamente, el bonum
communitatis es un bien de cada ciudadano, pues siendo el fin de
la comunidad la felicidad comiin de todos sus miembros (felicitas
communis), deben los cindadanos estar siempre dispuestos a reali-
zar los sacrificios necesarios para la proteccién de su comunidad.

Al Estado comresponde solamente la felicitas communis que se
relaciona con la vida terrenal (felicitas huius vite presentis) 38
y que consiste en que los hombres disfruten de una vida justa y
pacifica, en la posesién de los bienes convenientes y dtiles para
st conservacién y amenidad, y en la prictica de aquellas costum-
bres necesarias para la conservacién de la paz exterior, el bien-
estar de la comunidad y la defensa de su propia naturaleza.®®

33 De legibus ac Deo legislatore, 11, cap. 13, n. 3.

88 Ibidem, 1, cap. 14, n. 12: “sicut medicina alia precepta tradit pro
infirmis, alia pro sanis... ita jus naturale idem existens aliud precipit in
tali occasione, aliud in alia”.

37 Ibidem, 1, cap. 7, n. 7: “dicitur autemi bonum commune quia eo ipso,
quod unaquique est pars communitatis, bonum unius cuiusque, quod in
damnum aliorum non redundat, est commodum totius communitatis”. :

38 Jbidem, m, cap. 2, n. 4.

89 Ibidem, m, cap. 2, n. 7: “ut (homines] in pace et justitia vivant et
cum sufficientia bonorum que ad vite corporalis conservationem et com-
moditatem spectant et cum ea probitate morum, que ad hane externam



) FILOSOFIA ESPANOLA DEL DERECHO (SUAREZ) 153

En consecuencia, la finalidad del Estado consiste en preparar
buenos ciudadanos, y corresponde a la Iglesia la educacién del
hombre bueno. ¥ Suirez —seglin se deduce de estos parrafos—
continué la tradicién de San Agustin y Santo Tomas en lo que
concierne al problema del Estado, pero le dio nuevas dimen-
siones.

Uno de los mas grandes merecimientos de Sudrez consiste en
el desarrollo que imprimié a la doctrina vitoriana del derecho
internacional: la claridad alcanzada en su exposicién permitié su
adopcién por los posteriores maestros de esa disciplina juridica.
El pasaje principal de sus obras se puede resumir en la siguiente
forma: no obstante que el género humano se encuentra dividido
en varios pueblos y reinos, posee una unidad que no es tan sélo
fisica, sino ademés moral y politica. Sin duda, el Estado es una
civitas perfecta y permanente, pero cada uno de sus ciudadanos
es a la vez miembro de la comunidad humana. Por tanto, los
Estados tienen, igual que los particulares, la misma necesidad
de un orden juridico que regule sus relaciones y el trifico de
personas y mercancias. Las normas del orden internacional se
desprenden, primeramente y en una buena parte, de la razén
natural, pero como las normas asi deducidas no son suficientes
para regular todos los aspectos del orden internacional, es indis-
pensable que surjan otras reglas complementarias en las pricticas
de los pueblos. ** El derecho internacional se integra tinicamente
con estas normas positivas que regulan efectivamente las rela-
ciones entre los pueblos (jus quod omnes populi et gentes variz
inter se servare debent), por lo que urge distinguir entre el de-
recho natural, que proporciona las bases, y el derecho intema-

pacem et felicitatem rei publice et continentem naturm conservationem
necessaria sumt”.

40 De legibus ac Deo legislatore, 1, cap. 13, n. 3.

€1 Ibidem, 1, cap. 19, n. 9: “Humanum genus quantumvis in varios
populos et regna divisum, semper habet aliquam unitatem non solum speci-
ficam sed etiam politicam et moralem . . . Quapropter licet unaqueque civitas
perfecta .. .sit in se communitas perfecta et suis membris constans, nihilo-
minus quelibet dllarum est etiam membrum... huius universi prout genus
humanum spectat ... Hac ergo ratione indigent aliquo jure, quo dirigantur
et recte ordinentur in hoc genere communicationis et societatis. Et quamvis
hoc fiat magna ex parte per rationem naturalem, non tamen sufficienter et
immediate quoad omnia; ideoque aliqua specialia jura potuerunt usu earun-
dem gentium introduci.”



154 DERECHO NATURAL DESPUES DEL CISMA [sEC.

cional mismo, que se apoya en aquél. Pero como quiera que el
jus gentium no es impuesto por una voluntad supraestatal, sino
que se crea progresivamente con el asentimiento de los pueblos,
se encuentra por esta razén tan préximo al derecho natural, que
Sudrez pudo decir que en la realidad resulta ser una creacidn
impulsada por la naturaleza (instigante natura).

Segiin el insigne jurista espafiol, la idea fuerza del derecho
internacional es el bonum commune omnium nationum, 42 al que
también denomina bonum commune generis humani.*® De este
principio dedujo el doctor eximius que al promover su bienestar,
cada Estado debe actuar dentro del marco del bienestar de Ia
humanidad. Suérez fue asi el visionario de una posible organiza-
cién de la comunidad de los pueblos, pues acentué firmemente
que los Estados, con apoyo en el derecho natural, son libres para
renunciar a la guerra como procedimiento restaurador del derecho
violado y sustituirla por una unidad de decisién supraestatal,
dotada de poder coactivo. * Y en otro pasaje insistié en la misma
idea diciendo que es imposible imaginar que el Creador del uni-
verso hubiera querido colocar los asuntos humanos en condi
ciones tales, que las diferencias entre los Estados soberanos no
pudieran resolverse sino por acciones guerreras; semejante situa-
cién estaria en contradiccién con la razén, con el bien comun
de la humanidad y con la justicia. 4

Lo que llevamos expuesto muestra que también Suircz dis-
tingui6 dos aspectos en el orden ético universal (moral 2n sen-
tido amplio): uno de ellos ¢s la moral en sentido estricto, el
otro es el derecho (derecho natural en sentido estricto y derecho
humano). Revela ademis nuestra exposicién que el derecho se
identifica con la justicia externa (externa justitia).*®

El cardenal Robertus Franciscus Romulus Bellarmino (1542
1621), que igualmente pertenece a la corriente filoséfica-juridica
de San Agustin y Santo Tomds, separé al derecho, que sirve para

42 De legibus ac Deo legislatore, 1, cap. 20, n. 8.

43 De bello, sect. 6, n. 5.

44 De legibus ac Deo legislatore, 11, cap. 9, n. 5.

4% De bello, sect. 6, n. 5: “impossibile est auctorem natura in eo discri-
minc relinquisse res humanas... ut omnes lites inter principes snpremos
et respublicas non nisi per bellum terminari debeant, est enim id contra
prudentiam et bonum commune generis humani, ergo contra justitiam”.

48 De legibus ac Deo legislatore, Procemium.



1) FILOSOFfA ESPANOLA DEL DERECHO (SUAREZ) 155

asegurar la conservacién y la paz de la humanidad y que cons-
tituye la norma para la conducta externa de los hombres (actus
externos), de la moral y de la religién, cuya materia son los
actos internos de amor (internos actus caritatis). 47

Amold cree encontrar, en relacién con el concepto bonum
commune, una posible diferencia entre Bellarmino y Santo To-
mds, pues el cardenal, a diferencia del doctor angelicus, no pa-
rece considerar al bonum commune como algo supremo e inde-
pendiente que reina sobre los hombres. 48 Pero en oposicién a
esta interpretacién debe decirse que en este problema Bellarmino
es un discipulo fiel de Santo Tomds, coincidiendo con ¢l en la
idea que anteriormente expusimos (ver pp. 127 y ss.) sobre el
bonum commune, considerado como el bien comin de todos los
ciudadanos. La conformidad plena entre Santo Tomis y Bellar-
mino se deduce claramente de la circunstancia de que el segundo
contempla a Dios como el bonum communissimum,*® esto es,
como el mis alto bien comiin de todos los hombres. Esta afirma-
cién excluye, sin género alguno de duda, cualquier interpretacion
del bonum commune diversa a la de Santo Tomis.

Resumiendo lo que llevamos expuesto hasta ahora, podemos
decir que desde los primeros tiempos de la Patristica, hasta prin-
cipios del siglo xvm, se desarrollé una teoria cristiana del derecho
natural unitaria, ciertamente sacudida en un tiempo por el nomi-
nalismo y racionalismo, pero restaurada y aplicada a las nuevas
condiciones del mundo por la teologia moral espaiiola.

La filosofia cristiana del derecho natural sufri6 sin embargo
un eclipse de casi tres siglos, como resultado de la corriente anti-
aristotélica que se inicié en la Epoca Modema, y sdlo al final
del siglo pasado principié a dar muestras de un nuevo despertar.

17 Cita tomada de ArNorp (ver p. 146), de una obra ain no publicada.
48 [dem.
9 Idem.



