TERCERA SECCION

LA FILOSOFIA DEL DERECHO
DE LA EPOCA MODERNA



XIV. LOS FUNDAMENTOS

§ 1. Raices y divisién de la doctring individualista
del derecho natural

Bibliografia: Friscaersen-KSuLER Yy Mooc, Die philosophie der Neu-
zeit bis zum Ende des 18. Jahrhunderts (12% edicién, 1924). —
Burcxuaror, Die Kultur der Rendissance in Italien (16% edicién,
1925) [existe edicién espafiola]. — Frieperyr, Kulturgeschichte der
Neuzeit (1930), t. 1. — Muns, Geschichte des abendlindischen
Geistes (1950).

PARA 1A Antigiiedad, el hombre aparecia primeramente como
miembro de una ciudad-Estado y después como miembro de
una cosmépolis. En el mundo del Cristianismo, el hombre se
elevé a la categoria de miembro del Corpus Christi mysticum,
el que a su vez adopt6 en la Edad Media la figura del Sacrum
Imperium, organizacién estamental jerarquizada. Pero el nomi-
nalismo, con su negacién de lo general y la consecuente afirma-
cién de que lo dnico real es una suma de individuos (ver p. 135)
rompié los cimientos del imperio universal medieval y de los
cuerpos sociales incluidos en él. Esta nueva concepcién filoséfica
condujo lentamente a la destruccién del universalismo medieval
y 2 Ia creacién de un nuevo individualismo en todos los sectores
de la cultura.

La primera manifestacién de esta nueva tendenciz uni6 diversos
pensamientos del Cristianismo y de la Antigiledad, habiendo
encontrado su expresién en el humanismo italiano: su idea es la
personalidad libre, abierta al desenvolvimiento de todas las po-
tencias espirituales del hombre. Este ideal fue elevado en ocs-
siones a regiones fantdsticas: asi, a ejemplo, ¢l miembro de la
Academia de Florencia, Marsilius Ficinus, muerto en 1499, de-



160 FUNDAMENTOS DEL DERECHO MODERNO [sec.

nominé al hombre un dios terrestre (deus in terra), capaz de
clevarse a alturas espirituales inconmensurables; y Pico della
Mirandola (1463-1494), en su discurso De dignitate hominis,
caracteriz6 al hombre como el hacedor de su propio ser, apto
para lograr insospechadas metamorfosis; podria €l hombre deve-
nir hasta un animal, pero también puede, por acto de su propia
voluntad, elevarse hasta un ser divino.

El individualismo fue también producto de una segunda fuente,
totalmente opuesta a la concepcién humanista. Esta segunda
corriente sostiene que el hombre es una creatura completamente
corrompida (ver p. 142). Tal era la concepcién teolégica de Lu-
tero, para quien la Iglesia dejé de ser el intermediario entre
Dios y el hombre, quedando Gnicamente subsistente una relacién
directa entre el hombre y la divinidad.

La mis significada elaboracién del concepto del hombre nuevo
dentro de la filosofia del derecho de aquella época se dio, sin
duda alguna, en la doctrina individualista del derecho natural,
cuyc punto de partida es la idea de una ilimitada libertad del
hombre-individuo. De esta doctrina y apoyindose en algunas
ideas aisladas de la Antigiiedad (ver p. 37), surgié la tesis de que
el Estado solamente puede nacer de un contrato celebrado por
individuos originariamente libres. La mayoria de los tedricos del
Estado de los tres primeros siglos de los tiempos modemos de-
jaron de considerarlo como un cuerpo desarrollado orgénicamente
y lo contemplaron como una obra de arte, creada en un contrato
por la voluntad libre de los hombres; y precisamente por este
camino indirecto del contrato los hombres retornan a la vida
social.

La doctrina individualista del derecho natural se desenvolvié
en tres direcciones: la primera de ellas estd representada por
Visquez, Althusius y Grocio, y estd todavia influenciada por la
filosofia del derecho del Cristianismo, en tanto la segunda, cuyos
expositores son Hobbes, Spinoza, Locke, Thomasius, Bentham y
Rousseau, en clara oposicién con la filosofia aristotélica-tomista,
hizo a un lado las ideas de la naturaleza social del hombre y de
su res y aludié a las pasiones animales del ser humano como
base para su nueva claboracién. Los defensores de esta segunda
postura consideraron como natural el libre desarrollo de estas
pasiones y le dieron ¢l nombre de derecho natural (fus naturdle).
En consecuencia, la denominacién ‘derecho natural’ dejé de



1) ESTADO POLTICO Y RAZON DE ESTADO 161

usarse conforme a su sentido primitivo, esto es, como un orden
natural de normas éticas, utilizindosele mis bien para significar
la fuerza de los instintos, la cuzl, como todas las fuerzas externas
de la naturaleza, requiere de un gran poder para quedar domi-
nada. Como resultado de estas ideas y en la medida en que el
hombre devino naturaleza, perdié su cualidad de persona ética,
transforméndose en un eslab6n de la cadena de un simple meca-
nismo; de esta manera, ¢l derecho perdid su propia legalidad
(frente a la legalidad de la naturaleza externa), que ya habia
sido reconocido por Hesiodo, y se disolvié en una mecénica de
las fuerzas sociales. Existe un cierto parentesco entre este segundo
sistema, que Gnicamente admite una legalidad mecénica y aquellas
doctrinas posteriores que consideran al hombre como un simple
producto de las leyes inmutables de la historia (Hegel y Marx);
estos pensadores, en efecto, pretenden explicar la historia monis-
ticamente y, en consecuencia, niegan también la legalidad propia
de 1a moral y del derecho.

Como reaccién en contra del derecho natural naturalista, nacié
finalmente la tercera direccién, representada por Pufendorf,
Leibniz y Wolff; el mérito principal de esta tercera corrente
jusnaturalista de los tiempos modemos consiste en haber des-
trozado las cadenas del derecho, devolviéndole su propia lega-
lidad. La doctrina de estos pensadores se aparta no obstante de
la concepcién del derecho natural del Cristianismo, por cuanto
la razén que contempla como fuente del derecho no es la
iluminada por la revelacién, sino pura y lanamente la razén.
Tal es el motivo por el que damos a esta corriente ¢l nombre de
doctrina racionalista pura del derecho natural.

§ 2. El Estado como mecanismo politico y la doctrina
de la razén de Estado

Bibliografia: Bartorus, Tractatus represaliarum (1354). — Me-
kCxE, Die Idee der Staatsrdson in der neueren Geschichte (3% edi-
¢cién, 1929). — Frever, Machiavelli (1938). — Kincx, Machiavelli,
seine Geschichte und seine Zeit (1938). — Mirress, Der Staat des
hohen Mittelalters (2% edicién, 1948). — V. per HevorE, Die Ge-
burtsstunde des souverinen Staates (1952).

El desmoronamiento del Sacrum Imperium produjo no solamente
la emancipacién del individuo, sino también la de aquellos po-




162 FUNDAMENTOS DEL DERECEO MODERNO [sEC.

deres territoriales locales que desde mediados del siglo xiv eran
designados como civitates superiorem non recognoscentes 0 como
civitates qui utuntur jurisdictione imperiale, y que eran comu-
nidades que ejercian la mis alta jurisdiccién. De esta suerte y en
lugar del orden unitario de la Edad Media, organizado jerir-
quicamente, hizo su aparicién un cierto nimero de Estados teri-
toriales, circunstancia que a su vez produjo que el universalismo
medieval quedara sustituido por un pluralismo politico. Pero como
esta pluralidad de Estados no estaba vinculada por ninguna po-
tencia superior, la paz interestatal tuvo necesariamente que
depender de la conservacién del equilibrio de las fuerzas, que-
dando asi suplantada la idea de la comunidad universal por el
principio mecinico del eqdilibrio de las fuerzas.

Las trascendentales consecuencias de este formidable proceso
de transformacién —-que ya habfa sido sefialado por Bartolus
(1314-1357)— no se reflejan sino hasta los escritos del florentino
Magquiavelo (1469-1527), sin género alguno de duda el intro-
ductor de la teoria modema del Estado. Su punto de partida
—de la misma manera que posteriormente en Hobbes— ya no es
Ia idea aristotélica del réros del hombre, sino pura y simplemente
el hombre medio de entonces; en su libro El principe, €l politico
florentino caracterizé al hombre como un ser “malagradecido,
voluble, hipécrita, cobarde y codicioso”.! La doctrina del Es-
tado de Maquiavelo no puede entenderse sin tener a la vista
su concepcion del hombre: en El principe se propuso cons-
truir un Estado que pudiera subsistir no obstante las apuntadas
caracteristicas del hombre: un Estado organizado sobre la base
de ese material humano puede tnicamente subsistir si es gober-
nado por un estadista que posea la aptitud requerida para sujetar
las pasiones humanas con ayuda de otras fuerzas; como el Estado
no ¢s ni un cuerpo orgdnico ni un cosmos politico, sino un meca-
nismo de las fuerzas politicas, dentro de €] no puede existir un
equilibrio permanente, ya que las fuerzas politicas se encuentran
en un movimiento constante, en el que cada una crece o dis-
minuye, va en ascenso 0 en descenso. 2

1En los Discorsi (1, 58) dice MaguiaveLo que estos defectos se en-
cuentran menos en las multitudes que en los principes. Consiltese sobre
este tema a Bascuwirz, Du und die Masse (2% edicién, 1951).

2 Discorsi (1531), 1, § 6.



11} ESTADO POLfTICO Y RAZON DE ESTADO 163

Se explica asi que Maquiavelo, partiendo de esta concepcién
de libres valores, independientes de la moral, aceptara como
legitimos todos los medios y procedimientos que pudieran servir
para la conservacién y fortalecimiento del Estado.

El principe debe mostrarse benigno, bueno y piadoso, a fin
de conquistar los corazones; pero no debe retroceder ni ante la
crueldad ni ante la ruptura de la palabra dada cvando se trate
de la utilidad del Estado, pues la norma suprema de 1a conducta
del gobernante es la “razén de Estado”.? En una indudable re-
ferencia al destino trigico de Savonarola, a quien primeramente
aclamé el pueblo florentino para maldecirlo después de su caida,
Magquiavelo puso de relieve la necesidad de que el profeta se
provea de las armas que le permitan mantener en la obediencia
al pueblo que ha dejado de creer en él. El agradecimiento del
pueblo —expresa el fundador de la teoria modema del Estado—
desaparece cuando estd de por-medio su interés; el temor a la
pena, por lo contrario, no desaparece nunca.* También hacia
el exterior, cuando es 1til al Estado, el gobernante debe emplear
la violencia. Tampoco estd obligado el jefe del Estado a respetar
los tratados celebrados si cambian las circunstancias que le in
dujeron a su celebracién. ® El gobemnante debe ser a un mismo
tiempo zorro y ledn, lo primero para neutralizar a otras serpientes
y lo segundo para aniquilarlas.® Dentro de estc espiritu, Ma-
quiavelo invit6 a la Casa de Medicis a consumar la unidad de
Italia por la fuerza.?

Maquiavelo, sin embargo, no idealizé6 al tirano como tal, sino
exclusivamente al principe prudente, inteligente y valiente. A
estas cualidades, que Maquiavelo engloba en la denominacién
de virtr, deben agregarse algunas circunstancias afortunadas
(fortuna), que son las que conducen al éxito si el principc sabe
aprovecharlas. Solamente el éxito —concluye el célebre floren-
tino— hace del principe un auténtico hombre de Estado.

Maquiavelo, segin se desprende de lo ex'ﬁ'ﬁesto, emprendié
una devaluacién de todos los valores, a cuyo efecto y en lugar de!

3 El término ragione di Stato aparece por primera vez en Antonio Tiepolo
(1567). Machiavelo hablé de la neccsidad de actuar en determinado sentido.

4 I principe, cap. 17.

5 Discorsi, 111, § 42.

¢ Il principe, cap. 18.

7 Ibidem, parte final.



164 FUNDAMENTOS DEL DERECHO MODERNQ [sEC.

orden cristiano, colocé al Estado mismo como el valor més alto,
al que deben sacrificarse todos los restantes biemes y aun el
propio espiritu humano. El florentino es, en consecuencia, el
primer politico-puro. Es el virtuoso de la politica, como el con-
dottiere es soldado-puro y el artista contemporineo artista-puro
(Tart pour Tart). Su doctrina tuvo como primer heredero al
hombre que piensa exclusivamente a través de la economia
(homo ceconomicus) y posteriormente al jurista de orientacién
positivista (homo juridicus). También en estas tendencias, que
se apartan de la moral y que aislan determinados sectores de la
vida, se muestra claramente ¢l caricter del nuevo tipo humano.

§ 3. El nacimiento de la ciencia matemdtica
de la naturaleza

La nueva orientaci6én del espiritu humano hacia la contemplacién
de lo individual, auspiciada por el nominalismo, tuvo como
frutos no solamente el ideal del hombre libre, sino también la
observacién y agrupamiento de las cosas particulares, lo que dio
a su vez por resultado que el método inductivo pasara a un primer
plano, sustituyendo al método deductivo. El cambio se reflejé
inmediatamente en el desenvolvimiento de la ciencia moderna
de la naturaleza; y, como el método inductivo estaba vinculado
a las matemiticas, naci6é en aquella época la ciencia natural
matemdtica.

El genio universal de Leonardo da Vinci (1452-1519) defendi6
la tesis de que en la naturaleza reina una estricta ordenacién
conforme a leyes, y que nosotros podemos conocerla con el auxilio
de las matemiticas. En aplicacién de esta tesis y en sustitucién
de la antigua investigacién sobre la cualidad y el fin, principiaron
a preguntarse los hombres por la dimensi6n, ¢l peso y la exten-
sibn de las cosas. Nicolas Copémico (1473-1543), que también
habia estudiado en Italia (Bologna y Padua), utilizando €l método
nuevo, revoluciond la antigua imagen geocéntrica del mundo,
poniendo en su lugar la imagen de la Tierra girando en derredor
del Sol. ® Johannes Kepler (1571-1630) continué el desarrollo y re-
forzamiento de la doctrina copernicana. Y Galileo Galilei (1564
1642), con quien Kepler habia entrado en relaciones, abrié nuevos
caminos a la investigacién astronémica con e! redescubrimiento

8 De revolutionibus orbium ccoelestium, vi.



m] VOLUNTAD DE PODER Y POSITIVISMO JURIDICO 165

del telescopio, cred las bases fundamentales de la mecénica con
el descubrimiento de la ley de la gravitacién y, sobre todo, fundé
el conocimiento mecédnico de la naturaleza.

Galileo adopté como punto de partida Iz idea de que el libro
de la naturaleza esti escrito en idioma matemitico, siendo sus
signos —dice expresamente el sabio renacentista— el tridngulo,
el circulo y otras figuras geométricas. En consecuencia, la con-
templacién de la naturaleza a través de nuestros sentidos no es
suficiente para su conocimiento, como tampoco es satisfactoria
la especulacién pura, sino que es indispensable un doble proce-
dimiento: primeramente, debe nuestra razén postular, como hi-
pOtesis pura, una ley matemética susceptible de englobar los datos
obtenidos por nuestra experiencia sensible; e inmediatamente
después debemos proceder a una separacién de los materiales
observados, a efecto de examinar si 1a ley nfatemética postulada
como hip6tesis queda comprobada con ellos. Solamente a través
de esta unién del método sintético (metodo compositivo) con
el método analitico (metodo risolutivo) es posible el conoci-
miento exacto de la naturaleza. Con esta doctrina, Galileo se
adelanté al pensamiento kantiano, segiin el cual la razén crea-
dora y la percepcién a través de los sentidos deben actuar con-
juntamente, a fin de hacer posible el conocimiento exacto de la
naturaleza externa.

El nuevo método de la ciencia matemitica de la naturaleza
constituye las bases de la técnica, pero influyé ademis grande-
mente en la filosofia modema — segiin comprobaremos en los
apartados subsecuentes.

§ 4. La ciencia como voluntad de poder y el nacimiento
del positivismo juridico

Bibliografia: Broav, The philosophy of Francis Bacon (1926). —
E. von HiereL, Bacon und das Staatsdenken des Materialismus (2%
cdicion, 1948). — Bock, Staat und Gesellschaft bei Francis Bacon
(1937).

Francis Bacon, barén de Verulam (Baco de Verulam, 1561-
1626), es el primer escritor que hizo hincapié en el significado
de la ciencia matemitica para la conquista técnica y el domi-
nio- de la naturaleza; en su libro Novum organum, escrito en



166 FUNDAMENTOS DEL DERECHO MODERNO [sEc.

1620 como segunda parte de su magna obra Instauratio magna,
sefialé como tarea de la ciencia facilitar, mediante experimentos

permanentes, nuevas invenciones, a fin de que pudiera ampliar-
se constantemente el poder del hombre sobre la naturaleza. Su
grito de combate se condensa en la siguiente férmula: saber es
poder; expresamente dice que la ciencia postulada por €l y el
poder humano se identifican (scientia et potentia humana in
idem coincidunt). Con estas ideas, Bacon planted anticipada-
mente las bases espirituales de la posterioridad de la técnmica.
Pero como el autor del Novum organum no reconocié mis cien-
cia que la ciencia experimental, la investigacién humana tuvo
que seguir un determinado cauce unilateral. Bacon pretendié
desterrar definitivamente la contemplacién teolégica, que se-
gén él es una ilusién antropomérfica de la razén determinada
por las peculiaridades de nuestra naturaleza. Por tanto, es pre-
ciso ermadicar definitivamente tanto la doctrina de la entelequia,
cuanto los tres pensamientos denominados por Bacon “concep-
ciones fantdsticas de nuestro espiritu” y que son: los idola theatri,
0 sea, la tradicién de la culpa, los idola fori, aberraciones origina-
das por palabras vacias, y los idola specus, opiniones con validez
puramente individual. La verdadera ciencia supone la eliminacién
de estos tres idolos (expurgata, abrasa, ®quata mentis arena).
La ciencia consiste en la observacién constante de la naturaleza
hasta descubrir sus secretos, y en su posterior utilizacién para
realizar nuestros propésitos. En la anterior explicacién se en-
cuentra la razén de que Bacon aceptara tnicamente la ciencia
mecdnica-causal.

La ciencia es una forma de expresion de nuestra voluntad de
poder, que selecciona aquellos aspectos del universo que nos
son ftiles y excluye los que estin més alld de los sentidos, ya
que estos tdltimos no son sino simples apariencias fantasmales.
No es por tanto un azar que Bacon sea ¢l fundador de la ideolo-
gia que sostiene que todo lo que no es perceptible, contable y
medible es una mera fantasfa o un piadoso deseo. Con esta doc-
trina ciertamente se amplié nuestro saber cientifico, pero, en
cambio, nuestra conciencia se fue encogiendo lentamente.

Los precedentes filos6fico-cientificos de su pensamiento ex-
plican suficientemente que para Bacon el derecho se apoye so-
bre una simple convencién, en la que se fija lo que es dtil a la
comunidad en cada uno de sus momentos histéricos. En su ki



m] LA IDEA DE UNA CIENCIA UNIVERSAL 167

bro inconcluso Nova Atlantis, describié una comunidad en la
que el hombre, libre de todo orden superior soberano, determina
qué es ¢l derecho. De esta manena y al lado de la desconfianza
ideolégica respecto de los valores espirituales, nacié el positi-
vismo juridico, que es la consideracién del derecho como una
simple técnica para la realizacién de determinados fines o, mejor
atin, como medio para la organizacién del poder.

§ 5. La idea de una ciencia universal

Bibliografia: MariTaN, Le songe de Descartes (1932). — C.
Scamrrt, Politische Theologie (1934), pp. 60 y ss. — Gesten,
Die Bedeutung Descartes fiir eine Geschichte des Bewusstseins, en:
Archiv fiir Rechts- und Sozidlphilosophie (1937}, t. xxx, N? 4. —
BuppeBerc, Descartes und der politische Absolutismus, en: Archiv
fiir Rechts- und Sozialphilosophie (1937), t. xxx, N? 4. — Jasress,
Descartes und die Philosophie (1937). — Brunscavic, René Des
cartes (1937).

Acabamos de explicar que la ciencia matemitica hizo el inten-
to de reducir la naturaleza externa a un sistema mecénico. El
propésito del fundador de la filosoffa moderna fue aiin mis
lejos, pues consistié en crear una ciencia unitaria que abarcase
la totalidad del universo. René Descartes (Cartesius, 1596-1650),
fundador de la geometria analitica, elaboré su sistema filoséfico
partiendo de la razén humana, que es lo tinico de cuya existen-
cia no puede dudarse, en tanto la existencia de todo lo que la
rodea es puesto primeramente en duda. Con este planteamien-
to filoséfico, Descartes introdujo una inversién total en la filo-
sofia, ya que mientras el pensamiento de la Antigiiedad y del
Cristianismo, en absoluta concordancia, tuvo como base un
cierto orden del ser, de cuya realidad nunca se dudé y dentro
del cual el hombre qued6 colocado como una forma determi-
nada, Descartes admitié dnicamente como indubitable la con-
ciencia del yo (cogito, ergo sum), siendo incierto todo lo demais.

Sin embargo, la duda radical o sistemética no condujo a Des-
cartes a dudar del conocimiento mismo, sino que le sirvié para
esforzarse en la construccién de un mundo nuevo, cuya base
fuera el yo. Con Descartes —hasta Kant y su escuela— ingresé
en la filosofia modema, en lugar de la filosofia del ser, la filo-



168 - FUNDAMENTOS DEL DERECHO MODERNO [sec.

sofia de la conciencia, en lugar del realismo, el idealismo que
parte del sujeto, y en lugar de la confiada aceptacién del ser ob-
jetivo del mundo, la construccién de éste mediante el poder de
la razén. Expresamente declaré el filésofo francés en sus Me
ditationes de prima philosophia, escritas en 1641, que las cien-
cias particulares “no son otra cosa sino la misma razén humana,
que es siempre una y la misma, independientemente de la plu-
ralidad de objetos a que se aplica” (regula ad directionem in-
genii). De este principio se deduce la exigencia de una ciencia
universal que comprenda a todas las disciplinas particulares (il
doit y avoir une science générale qui explique tout ce qu'on peut
chercher). La ciencia universal, en aplicacién del método ma-
temdtico que la precede, debe ser una ciencia inductiva, una
matemdtica universal (mathesis universalis), pues la razén tiene
siempre como punto de partida determinados axiomas eviden-
tes, de los que todo lo demis se desprende con estricta necesidad.
Descartes, no obstante, no desconoce el material de la experien-
cia, pero Gnicamente acepta como dado aquello que la razén
capta con tal claridad y distincién (clare et distincte) que nunca
pueda ser puesto en duda;® en consecuencia, todo lo que apa-
rezca velado, oscuro o misterioso, es anticipadamente rechaza-
do como no existente. Liegados a este punto de la exposicién y
aun sin proponérnoslo, viene a la memoria la conocida frase:
quod non est in actis, non est in mundo. Por tanto, no es nues-
tro método ¢l que debe adaptarse a los objetos del mundo exte-
rior, sino que son éstos los que se acomodan al método mate-
miético unitario de nuestra razén. Con esta doctrina, Descartes
opuso a la filosofia abierta, fundada por Hericlito, la filosofia
sistema, que habria de prevalecer durante toda la Epoca Moder-
na. En esta doctrina cartesiana encontramos el primer anticipo
de la férmula del neokantismo, segin la cual el método con
el que penetramos en el mundo exterior (ver p. 285) es ¢l que
crea el objeto.

Esta dltima conclusién se confirma considerando que Descar-
tes intenté explicar mecinicamente a las plantas y a los anima-
les, asi como también las relaciones entre el cuerpo y el alma;
de lo que a su vez se deduce que el creador del cogito, ergo sum,
¢s asimismo el padre de la antropologia mecanicista. El fundador

® Discours de la méthode (1637), cap. 1.



] LA IDEA DE UNA CIENCIA UNIVERSAL 169

de la filosofia modema, en cambio, ecludié el tratamiento de
los problemas ético-juridicos, mediante la indicacién de que los
hombres estin obligados a obedecer las leyes de su patria. **
Por una carta dirigida a Marsenne sabemos que era un volunta-
rista radical, pues en ella dice que Dios expidié las leyes éticas,
igual que las leyes de la naturaleza, con la “mayor indiferencia”;
de ahi que actuara como los monarcas absolutos, sin ocuparse
de las cuestiones de detalle, 1!

La filosofia, que hasta este periodo cartesiano comprendfa
diversas disciplinas, cada una de las cuales trabajaba con un mé-
todo distinto, se vio obligada a adoptar como método tnico el
de la ciencia matemitica, quedando asi subordinada al método de
una disciplina técnica. Con la aplicacion de este método a la
filosofia, adecuado y exitoso sin duda en la ciencia de la natura-
leza, todos los sectores de la cultura, incluido el problema ético-
juridico, resultaron esclavizados o excluidos de la consideracién
filos6fica, pues se encontraron mis alld de sus fronteras: el pri-
mero de estos caminos fue seguido por Hobbes y Spinoza, para
quienes el derecho se transfoomé en un simple producto de la
fuerza (ver pp. 177 y ss.), en tanto el segundo fue recorrido por
el marxismo, cuyos creadores consideraron al derecho y a la mo-
ral como una superestructura del mundo real y, consecuentemen-
te, como una simple ideologia (ver pp. 257 v ss.).

i® Discours de la méthode, ibidem.
1t Philosophische Bibliothek, vol. 1, pp. 230 y ss.



