XX. LA REBELION CONTRA EL IDEALISMO
JURIDICO

§ 1. La rebelién contra la trascendencia (Feuerbach)
Bibliografia: Repinc, Der politische Atheismus (1957).

Tenfa roco tiempo de muerto Hegel, cuando el idealismo alemén
se transformd en su posicidn opuesta, el materialismo. Fue el
mismo autor de la Filosofia del derecho quien prepar$ el viraje
del pensamiento, pues —segin anteriormente expusimos— conci-
bi6 al espiritu divino como un espiritu inmanente desenvolvién-
dose en la historia universal, con cuya idea desaparecié el prin-
cipio de la trascendencia de la divinidad. Y fue precisamente
este espiritu, que aparece cruzando y determinando la trayectoria
del mundo, el blanco de los ataques de la izquierda hegeliana:
Ludwig Feuerbach (1804-1872) expresd, en relacién con este
tema, que el espiritu absoluto erraba de un lado a otro en la
filosofia hegeliana como un espectro, habiendo sostenido que la
verdadera realidad es la materia sensible: lo suprasensible es una
pura fantasia del hombre, un reflejo de sus ansias de felicidad
(La esencia del Cristianismo, 1841). Mediante este razonamiento,
la critica hegeliana de Feuerbach concluy6 en un ateismo ma-
terialista.

La rebelién contra la trascendencia condujo légicamente a la
negacién de la realidad de las ideas objetivas. En la primera de
las cartas que se han consgrvado de Karl Marx (1818-1883),
de 10 de noviembre de 1837, se encuentran las siguientes palabras:
“Del idealismo [de Hegel] pasé¢ a buscar la idea en la realidad
misma.” ! Un segundo blanco del ataque al sistema del maes-

1 Maxx, Die Frithschriften (Kroners Taschenausgabe, 1953).



256 CONTRA EL IDEALISMO JURfDICO [sec.

tro fue la tesis de que todo lo real es racional, y su consecuente
afirmacién de que el Estado es la realidad de la idea ética; la
izquierda hegeliana sostuvo que esa idea del Estado era la prueba
de “la mentira del principio”, pues sc encontraba en abierta con-
tradiccién con las condiciones sociales y econ6micas reales de la
época. La acertada critica de la realidad politica de aquellos afios,
unida a la critica de la religién que Marx tomd de Feuerbach,
constituye la raiz que permite comprender el pathos del marxis-
mo. Asi se desprende de las primeras palabras de la Critica de
la filosofia del derecho de Hegel, escrita por Marx entre 1843 y
1844: “El fundamento de la critica religiosa es: el hombre hace
la religién, la religién no hace al hombre. La religién no es
sino la conciencia y el sentimiento que de si posee el hombre,
que o bien no se ha encontrado a si mismo o se ha perdido
nuevamente. Pero el hombre no es un ser abstracto, situado mis
all4 del mundo. El hombre ¢s el mundo del hombre, el Estado,
la sociedad. Este Estado y esta sociedad producen la religién,
una conciencia subvertida del mundo, porque ella misma es un
mundo subvertido. La religién es la teorfa general de este mundo,
su compendio enciclopédico, su légica en forma popular..., su
consuelo y su justificacién general. Es la realizacién fantistica
de la esencia humana, porque la esencia humana carece de ver-
dadera realidad. La lucha contra Ia religién es, al mismo tiempo,
la lucha contra este mundo, del que la religién es el aroma...
La religién es el opio del pueblo.? La supresién de la religién,
felicidad ilusoria del pueblo, es la condicién para su felicidad
real. La exigencia para disipar las ilusiones que se refieren a
nucstra propia condicién es la exigencia para eliminar a2 un
Estado que necesita de esas ilusiones. La critica de la religién
es, en consecuencia, la critica del valle de ligrimas, del que la
religién es su reflejo sagrado... En consecuencia, la misién de
la historia consiste en ‘establecer 1a verdad de este mundo, des-
pués de disipar la supuesta verdad del més alld. De ahi que el
deber de la filosofia, que estd al servicio de la historia, consista,
una vez desenmascarada la imagen santa que representa la propia
enajenacién del hombre, en desenmascarar esta enajenacién bajo
sus formas profanas. La critica del cielo se convierte en la critica
de la tierra, la critica de la religién en la critica del derecho, la

2La férmula la religién es el opio “del pueblo” cs una deformacién de
la primitiva doctrina.



i) DERECHO: IDEOLOGIA DE LA CLASE DOMINANTE 257

critica de la teologfa en la critica de la politica.” Marx piensa
—seglin el pamafo transcrito— que la religiébn crea un hermoso
mundo aparente sobre una triste realidad, de lo que concluye
que es urgente destruir esa fantasia, a fin de poder transformar
la realidad social. Pero este reproche apenas si toca a la antigua
religién de la ciudad, ® no asi a la religién de Cristo, ya que, en
efecto, el Cristianismo nunca ha idealizado la realidad, sino,
por el contrano, la ha flagelado por corrupta y ha exigido el
perfeccionamiento del hombre. En consecuencia, la religién cris-
tiana no solamente no es opuesta a upa transformacién de la
realidad social para hacerla compatible con la esencia del hombre,
sino, a la inversa, demanda ese cambio con fundamento en el
amor al préjimo.

§ 2. El derecho como ideologia de la clase dominante (Marx)

Bibliografia: Max ApLER, Studien zur Geistesgeschichte des Sozia-
lismus (1914). — KeLseN, Sozialismus und Staat (1920). — L6wrtn,
Von Hegel zu Nietzsche (2% edicién, 1950). — Lanpsavur, Einleitung
zu Marx, Die Friihschriften (1953). — Poritz, Der entfremdete
Mensch (1953). — H. KrENNER, Der Marxismus-Leninismus iiber
das Wesen des Rechts (1954). — RamMm, Die grossen Sozialisten
(1955), vol. 1. — B. Kautzky, Probleme des Marxismus, Die Zukunft
(1954), pp. 355 y ss.; (1955), pp. 14 y ss.

Es universalmente sabido que Marx sostuvo que el derecho es
la “ley de la voluntad” de la clase dominante y que su contenido
estd determinado por las “condiciones materiales de vida” de
esa misma clase. ¢ Esta tesis es consecuencia de su doctrina ge-
neral, segiin la cual, la vida espiritual es una simple superestruc-
tura de las condiciones concretas de la produccién (ver p. 291).

“Con las condiciones de vida de los hombres, con sus relaciones
sociales, con su existencia social, se transforman también sus
representaciones, concepciones € ideas, en una palabra su con-
ciencia. ;Qué otra cosa demuestra la historia de las ideas sino
que la produccién intelectual se transforma al cambiar las con-
diciones materiales de la produccién? Las ideas predominantes
de cada época han sido siempre las ideas de la clase domi-

3 Compdrese lo dicho por Nietzscae en El origen de la Tragedia (1872).
4 Manifiesto del Partido Comunista.



258 CONTRA EL IDEALISMO JURfDICO [sEc.

nante.” ® Marx intenté salvar la objecibn que inmediatamente
parece elevarse, consistente en que el cambio de las condiciones
econémicas produce la modificacién del derecho econémico, pero
no la transformacién de la totalidad del orden juridico, diciendo
que las ideas de libertad religiosa y de conciencia no son otra
cosa que “el imperio de la libre concurrencia sobre la conciencia”.
Sostuvo ademés el pensador de Tréveris que no solamente las
verdades juridicas, sino también “todas las verdades eternas”
serdn superadas en la revolucién comunista, que habri de su-
primir la propiedad privada sobre los elementos de la producciém,
sustituyéndola por la propiedad socializada.®

La concepcién marxista se desploma con s6lo considerar que
no existe argumento alguno en favor de la tesis de que la esencia
de lo humano tiene solamente una raiz social y ninguna indi-
vidual. Pasa asimismo por alto el marxismo que la obra y el
pensamiento creadores no son la obra y el pensamiento de lo
social, sino de hombres individuales; mas adGn, la economia social
presupone necesariamente al hombre individual pensante y pla-
neante. La tnica obra de la sociedad es la ejecucién del pensa-
miento del hombre individual.

Para lograr el fin de la socializacién de los elementos de Ia
produccién, Marx se propuso dejar de lado el mundo individual
del hombre, transformando a éste en un simple miembro de la
especie. Dentro de este propésito y en el poco estudiado pero
importantisimo escrito Bruno Bauer, la cuestién judia, publicado
en 1845, combatié la idea de los derechos del hombre; en €l se
dice que la idea de los derechos del hombre proviene del Cris-
tianismo y consiste en que “‘cada hombre vale como una esencia
soberana”, razén por la que existe un duvalismo entre “la vida
individual y la vida de la especie”. La Revolucién Francesa hizo
de la idea de los derechos del hombre la base de 12 democracia
politica, distinguiendo entre €l hombre como ser politico y su
esfera individual de libertad. Los dereches del hombre —con-
tinda explicando el autor de El capital—, ya sean las libertades de
conciencia y de creencias, ya la libertad personal o el derecho
de propiedad privada, conciben al hombre como “una ménada
aislada y recogida sobre si misma”, de tal manera que otorgan al
individuo recogido sobre si mismo un derecho al aislamiento; el de-

8 Manifiesto del Partido Comunista.

¢ Ibidem.



uij DERECHO: IDEOLOGfA DE LA CLASE DOMINANTE 259

recho mismo de la seguridad no es sino “el aseguramiento del
egoismo. Ninguno de los llamados derechos del hombre se eleva
sobre el egoismo humano, sobre el hombre que vive en la sociedad
civil recogido dentro de si mismo, atento tan sélo a su interés par-
ticular y a su arbitrio y que es, en realidad, un individuo aislado de
la sociedad. Lejos de concebir al hombre como miembro de la
cspecie, la vida de ésta y la sociedad misma aparecen como un
marco externo al hombre, como una limitacién a la primitiva in-
dependencia”. Y todavia aiiadié el creador de la concepcién mate-
rialista de la historia: “El hombre no quedé liberado de la religién,
pero recibi6 la libertad religiosa. No qued6 liberado de la propie-
dad, pero recibi6 la libertad de la propiedad. No quedé liberado
del egoismo de la industria, pero recibi6 la libertad de industria.”

Ahora bien, como Marx concibe al hombre originario como
un simple miembro de la especie, sus conclusiones son las siguien-
tes: “Solamente cuando el hombre individual real absorba al
ciudadano abstracto y cuando su vida empirica, su trabajo indi-
vidual y sus relaciones individuales le transformen otra vez en
miembro de la especie, solamente cuando haya reconocido y
organizado sus forces propres como una fuerza social, solamente
entonces se consumara la emancipacién humana.” Estas palabras
recuerdan la ya citada férmula de Hegel: “La comunidad suprema
es al mismo tiempo la libertad suprema (ver p. 249). La con-
cepcién marxista se encuentra ratificada en los Manuscritos de
Paris: “La supresién positiva de la propiedad privada, como
apropiacién de la vida humana, es la supresién positiva, quiere
decir, el retorno del hombre de la religién, de la familia, del
Estado, etcétera, a su existencia humana, que es su existencia
social.” 7 En el fondo de estas ideas se encuentra Ia afirmaci6n
de que el hombre se halla “enajenado” y de que el capitalismo,
al considerar al salario como una mercancia, rebajé la dignidad
del trabajador.® Marx creia, adeinds, que también la familia,
¢l Estado y la religién habian contribuido a la enajenacién del

7 Ramam, Die kiinftige Gesellschaftsordnung nach der ‘Theorie von Marx
und Engels. Coleccibn Marxismusstudien, segunda serie.

8 Asi en la enciclica Rerum novarum de Leon X1 (mayo 15 de 1891),
nimcro 32: “No existe difercncia alguna en lo que concierne a las digni-
dades del hombre entre el rico y el pobre, el seiior y el sirviente, entre el
principe v el sibdito. No debe quedar sin castigo fuerza alguna que lesione
la dignidad humana.”



260 CONTRA EL IDEALISMO JURfDICO [sEC.

hombre, apartindole de su verdadera esencia como “ser social”.

La oposicién entre lo social y lo individual podrd Gnicamente
superarse en e] orden futuro de la sociedad sin clases, en ¢l que
la sociedad concederi al hombre el tiempo libre necesario para
su propio desenvolvimiento; se lograria entonces que la fuerza pro-
ductiva creada en el hombre actuaria nuevamente sobre la produc-
cién social. ®

De la exposicibn que antecede se deduce que el socialismo
democritico (respetuoso de la libertad), que reconoce el valor
de los derechos del hombre, no puede derivar de la filosofia de
Marx, ¥ lo que no excluye que esté fuertemente influenciado
por ¢l marxismo en los campos de la sociologia y de la teorfa
econémica — temas en los que no podemos entrar porque nuestra
investigacién tiene como materia a las doctrinas filoséficas. El
socialista austriaco Max Adler (ver el escrito que citamos en la
bibliografia) ya habia hecho notar la independencia del socia-
lismo de Kant y Fichte. Y conviene también sefialar que la
politica social exigida por el socialismo democritico ha recibido
asimismo la influencia de Robert Owen (1771-1858) y de Karl
Vogelsang (1818-1890),1! asi como de la enciclica Rerum no-
varum [ver nota 8].

En contraste con el socialismo democritico, el profesor de
Berlin Oriental, Hermann Klenner (ver el escrito citado en la
bibliografia) define al derecho como “la totalidad de las reglas
de conducta (normas) decididas por la voluntad de la clase
dominante, decretadas y sancionadas por el poder del Estado y
cuyo mantenimiento y aplicacién quedan asegurados por el poder
coactivo, a fin de fortalecer y desarrollar las relaciones sociales
satisfactorias y ventdjosas para la clase social que tiene en sus
manos la direccibn del Estado”. Dentro de esta definicién no
tienen cabida los derechos fundamentales del hombre.

9 RamMm, Obra citade, pp. 101 y ss. Asi se encuentran numerosas citas
de Mamx,

10B. Kaursxy, Probleme des Marxismus, Die Zukunft (1954), hace
notar que Marx propuso algunas correcciones para la aplicacién prictica de
su doctrina; pero una modificacién de sus principios filostficos fundamen-
tales, tomada del pensamiento de Ia burguesia radical —hasta donde yo
poedo ver—, no est demostrada,

11 Consiltese Knvoww, Die soziale Frage und der Katholizismus (1931).



m] DERECHO: EXPRESION DE LA vowr«frm DE PODER 261

§ 3. El derecho como expresion de la voluntad de poder
(Nietzsche)

Bibliografia: Baumies, Nietzsche, der Philosoph und Politiker
(1931). — Jaseans, Nietzsche (1936). — Kassiza, Nistzache und
das Recht (1940). — WonzaacH, Das Vermichinis Friedrich Nietz-
sches (1940).

No obstante que Marx y Nietzsche se encuentran colocados en
dos polos opuestos, ya que el primero era un socialista radical
y el segundo un individualista también radical, sin embargo .
coinciden en la negacién de un mundo trascendente; los dos son
monistas radicales. Coinciden asimismo los dos pensadores en
la lucha contra Platén, contra el Cristianismo y contra toda
moral absoluta. Pero en tanto Marx admitfa la existencia de una
ley inmanente al mundo (ver p. 251) Friedrich Nietzsche (1844-
1900) sostuvo que solamente el débil cree que pueda obtenerse
un sentido del mundo, siendo asi que el fuerte tiene conciencia
de que €l es quien imprime su sentido al mundo: “Quien carece del
poder para imprimir su voluntad en las cosas, aquel que no posee
ni voluntad ni fuerza, imprime por lo menos un sentido en ellas,
en la creencia de que las cosas poseen una voluntad. Un excelente
termémetro para medir el grado de la voluntad de poder es el
saber hasta qué punto podemos prescindir del sentido de las cosas,
hasta qué punto se soporta vivir en un mundo que carece de
sentido: porque se organiza un pequefio trozo de ese mundo.” 12

Nietzsche desarrollé una filosofia moral propia. Su punto de
partida es la afirmacién de que cada moral es el sistema de
valoraciones exigido por un ser humano.* Y como al concepto
del ser vivo pertenecen el crecer y la consecuente destruccién de
las fuerzas extrafias, ¢ la vida es necesariamente voluntad de
poder; de ahi que Nietzsche reconozca dnicamente valores natu-
ralistas, 1% esto s, aquellos valores que se desprenden de la esfera

12 NretzsceE, La voluntad de poder, § 582 A. — Las citas estin tomadas
de la edicién de Leipzig (Kromer Verlag).

13 Ibidem, § 256. — En estc mismo sentido Kanr Scmrecura, en su
edicibn de las Obras de Nietzsche, t. m, p. 925,

14 Ibidem, § 728.

18 Jbidem, § 462.



262 CONTRA EL IDEALISMO }unfnxco [sEC.

biolégica. Cada valor no es otra cosa que un “quanfum de
poder”. 16

E! bibgrafo de Zaratustra dividié los sistemas morales hasta
entonces elaborados en dos grandes tipos, en la moral de los
sefiores y en la moral de los esclavos: 7 El primero considera
valioso todo lo que es 1itil a los hombres distinguidos y fuertes;
entre sus valores se cuentan el orgullo, la riqueza, el lujo y el
temple, lo que equivale a decir, la virtii — segin el concepto de
Magquiavelo. Los débiles y los villanos, los que en la vida se
quedan cortos, claman también por los valores que les son ftiles,
pero éstos son la humildad, la benignidad, la piedad, la paciencia
y la misericordia. Nietzsche reproché a los profetas judios haber
elevado a la categorfa de universales los valores de los débiles
y los oprimidos, con €l consecuente derrumbamiento del orden
aristocritico de los valores: lo bueno es igual a distinguido,
fuerte, hermoso, feliz, amado de los dioses. La “rebelién de la
moral de los esclavos” es una auténtica tiranfa, pues a través de
ella, un grupo humano determinado impuso sus condiciones de
vida a otro grupo, que, por su parte, conducia una vida bien
distinta. ?® El resultado de este proceder ha sido el debilitamiento
de la vida, ya que las maximas del rebaiio de los débiles empe-
quefieccen y masifican a la clase de los fuertes, rebajindola al
nivel del rebafio de aquéllos y provocando la degeneracién del
estamento de los fuertes. ¥ Facilmente se descubre en los ante-
riores conceptos un renacer del pensamiento de Calicles (ver
p- 42).2°

La critica de la moral de su época condujo a Nietzsche a sus-
tituir el mundo moral de los valores con un mundo naturalista,
en el que los valores se ordenan segin su grado de poder. 2

Conviene hacer notar que el presupuesto de esta nueva jerar-
quia de los valores es la guerra, pues en un ordenamiento de las
fuerzas, necesitan éstas medirse constantemente, a fin de con-
servar y ratificar su rango.

18 La voluntad de poder, § 713.

17 Mds dlld del bien y del mal, § 260.

18 La voluntad de poder, § 315.

19 Ibidem, § 874.

20 Consiltese la exposicibn de Menzer, Calicles, en: Zeitschrift fiir 6f-
fentliches Recht (1922), vol. 1, pp. 1-84.

31 g volunted de poder, § 865,



1] DERECHO: EXPRESION DE LA VOLUNTAD DE PODER 263

La filosoffa de! derecho armoniza plenamente con estos prin-
cipios generales: puesto que Nietzsche rechaz6 —seglin ante
riormente explicamos— la idea de un orden ético universal, en
su doctrina juridica no podian tener cabida ni la idea del derecho
ni el derecho natural; mis bien debe decirse que —igual que en
Hobbes y Spinoza— todo el derecho objetivo descansa sobre el
poder. 22 El Estado nace de la conquista y del sometimiento de
los hombres: una manada cualquiera de animales de presa ru-
bios, una raza de conquistadores y sefiores organizados para la
guerra y con capacidad organizadora, sin conmiseracién alguna
extiende sus zarpas sobre otra poblacién, tal vez mds numerosa,
pero informe y titubeante en su accién. Asi principié el Estado
sobre la tierra; pienso —expresa en la Geneadlogia de la moral *—
que estd superada aquella fantasia que buscaba su origen en un
contrato. Ademis, lo justo y lo injusto mace por primera vez
con las leyes del Estado; sin ellas, nada puede ser injusto, pues
“la vida es violenta, destructora y explotadora en sus funciones
esenciales”.2* Las épocas de paz son situaciones excepcionales,
etapas de preparacibn de unidades de poder mas grandes y
fuertes, pues la vida es voluntad de poder y, por naturaleza,
todas las fuerzas estin siempre dirigidas en contra de otras;
de ahi que no pueda existir un orden juridico universal, sino tan
s6lo uniones de poder; un orden juridico universal suprimiria la
voluntad de poder y destruiria la vida. *

Dentro de la filosofia de Nietzsche no hay lugar para la idea
de la humanidad como un todo: lo que se presenta a nuestra
mirada es “una pluralidad de procesos vitales ascendentes y des-
cendentes”. 26 Tampoco existen los derechos del hombre; igual
que Marx, Nietzsche reproch6 al Cristianismo su proclamacién:
“El Cristianismo creé derechos eternos contra todo lo temporal
y condicionado. {Qué Estado! [Qué sociedad! ;Qué leyes histé-
ricas! [Qu¢ fisiologfal Aqui habla un mis alld del devenir, un
inmutable en la historia, un inmortal, un espfritu divino.” #¥

El Estado, sin embargo, no es un fin en si mismo, sino un

22 La voluntad de poder, § 120.

238 Genedlogia de la moral, parte 11, § 17.
2¢ Ibidem, parte 1, § 11.

25 Ibidem, parte 11, § 11,

%6 La voluntad de poder, § 339.

27 Ibidem, § 765.



264 CONTRA EL IDEALISMO JURIDICO [sec.

medio en tanto aparecen los futuros sefiores y legisladores de la
tierra. 2* Este mismo pensamiento esti reproducido en el pro-
yectado libro Sobre el Estado griego: la finalidad de éste era
“la existencia olimpica y la creacién y preparacién constante
del genio”, delante del cual “todos son instrumentos, elementos
auxiliares y posibilidades”, pues la cultura tienc que elevarse
sobre la esclavitud. A la luz de estas ideas deben interpretarse
las tan discutidas frases de Zaratustra, colocadas en el capitulo
Los nuevos idolos: “Ahf donde el Estado termina, ahi principia
el hombre, aquel que no es superfluo; ahi donde el Estado
termina, ;no veis el arco iris y el puente del superhombre?” Este
pasaje no debe interpretarse en el sentido de un reconocimiento
general de la dignidad humana, pues Nietzsche opuso el super-
hombre a la masa de los restantes hombres; expresamente dice, en
relacién con este tema, que “el fin no es la ‘humanidad’, sino el
‘superhombre’.” 2 Y e} superhombre es designado con el nombre
.de ‘el animal caudillo’. 3 Es un monstruo alegre que ha regresado
a “la irresponsabilidad de la conciencia del animal de presa”.

La critica de esta doctrina resulta innecesaria. Podemos con-
formarnos con la constatacién de que ningén escritor ha defor-
mado tanto la naturaleza del hombre como el genial y exaltado
bidgrafo de Zaratustra.

Sin embargo, el estudio de los escritos de Nietzsche —igual
que el de los de Kant— es altamente ilustrativo, pues a través
de su lectura llegamos a la conclusién de que la esencia de la
moral y de} derecho se pierde tan pronto se ignora la existencia
de un germen humano comiin siempre idéntico en el discurrir
histérico de las figuras y de sus ropajes: si se reconoce la exis-
tencia de ese germen comun, se advierte de inmediato que los
hombres estin unidos por su naturaleza comin, pero si se niega
esta naturaleza comin, 14 moral y el derecho se hunden y caen
en la moral y el derecho de un grupo, haciendo imposible la
unidad ética universal. Pero mientras Nietzsche consideraba a
la moral de grupo como una situacién “permanente”, Marx por
lo menos crefa que podia superarse esa situacién en la “sociedad
sin clases” del futuro.

28 La voluntad de poder, § 954.

29 Ibidem, § 1001. — ScHLECHTA, t. m, p. 440.
30 Ibidem, § 956. — ScHLECHTA, t. m1, p. 451,
81 La genedlogia de la mordl, parte m, § 11.



m] LA IRRUPCION DEL POSITIVISMO 265

§ 4. La irrupcion del positivismo
a) En Inglaterra

Bibliografia: Amrens, Das Naturrecht oder die Rechtsphilosophie
(1846), pp. 27-38. — O. Kraus, Zur Theoric des Wertes. Eine
Bentham-Studie (1901). — AvLr Ross, Kritik der sogenannten prak-
tischen Erkenntnis (1933), pp. 116 y ss., y 189 y ss. — KzETON ¥
SCHWARZENBERGER, |. Bentham and the law (1948). — FriepManN,
Legal theory (32 edicién, 1955), pp. 211-219.

El primer escritor que coinbatié los principios teéricos funda-
mentales de la doctrina racionalista del derecho natural fue
David Hume (1711-1776). En sus obras, Treaties of human
nature, publicada entre 1739 y 1740, e Inquiry concerning the
principles of moral, que vio la luz en 1751, sostuvo la tesis de
que de la razén no pueden desprenderse los principios funda-
mentales de las acciones humanas — segiin creian Hobbes y
Locke.

La razén -puede, en todo caso, proporcionar los medios ne-
cesarios para alcanzar un determinado fin, pero los fines hu-
manos no son creados por la razém, sino por nuestros deseos o
mediante convenciones. En el pensamiento de Hume ya no
subsiste —como en Aristételes y Santo Tomés— la unidad or-
ginica entre las disposiciones y aptitudes naturales y la razén,
factores ambos que en su unién nos conducen hacia determinadas
finalidades objetivas, sino que todos los valores, creados por las
personas individuales o por la sociedad, son deducidos de Ia
utilidad.

Jeremy Bentham (1784-1832) continué el desarrollo de las
anteriores ideas. En sus ensayos A fragment of _government, que
se publicé en 1776, e Introduction to the principles of morals
and legislation, que proviene del afio 1789, luché tanto contra
la filosofia moral de Shaftesbury y de Hutcheson, para quienes la
moral se fundaba en el sentimiento moral, como contra la doc-
trina historicista del derecho natural de Blackstone, escritor que
sostuvo que el derecho inglés de su época era una corporificacién
del derecho natural (ver p. 223). Bentham reproché a las dos
doctrinas citadas que se apoyaran en juicios puramente subje-



266 CONTRA EL IDEALISMO JURIDICO [sEC.

tivos, carentes de una fundamentacién objetiva. Con particulas
energia combatié la tesis del nacimiento contractual del Estado
y Ia doctrina de los derechos naturales, calificindolas de simples
“fantasmas”; en abierta oposicion, sostuvo que los derechos sub-
jetivos solamente pueden ser creados por el legislador, ya que
consisten en simples espectativas de determinadas ventajas. 3*
Con esta conclusién, se anticip6 Bentham a la concepcién socio-
légica del derecho de Max Weber 2 y Fritz Sander, 3 quienes
también concibieron a los derechos subjetivos como una chance,
consistente en poder exigir, bajo determinados supuestos, una
cierta accién del Estado, a fin de obtener un bien o una prestacién.

b) En el Continente Europeo

Bibliografia: DiLTHEY, Das Wesen der Philosophie (1907). Gesam-
melte Schriften, v, p. 360. — ScudnrFeLD, Grundlegung der Recht-
swissenschaft (1951), pp. 510 y ss. — WiEAcker, Privatrechtsge-
schichte der Neuzeit (1952), p. 253. — FriEpMANN, Legal theory
(3® ediciém, 1953), pp. 43 y ss; 211-219.

De la doctrina de Ludwig Feuerbach, segiin la cual las imigenes
intelectuales no son sino creaciones libres del hombre, su discipulo,
Ludwig Knapp, desprendié para la ciencia del derecho la tesis
de la inexistencia, tanto de una idea objetiva del derecho cuanto
de un derecho natural. Segin Knapp, no puede existir un con-
tenido juridico inmutable: expresamente subrayé que la jurispru-
dencia “recibe sumisamente su materia de una fuerza exterior y
que nuevamente la pierde por la accién de ese misma fuerzd”; 3
lo permanente —dice Knapp— no es el contenido, sino “la corteza,
quiere decir: la forma del derecho”.

Adolf Merkel (1836-1896), en su articulo Sobre las relaciones
entre la filosofia del derecho y el derecho positivo y la parte

32 BentaaM, Works, t. 1, p. 308: “The idea of property conmsists in an
expectation — in the persuasion of power to derive certain advantages from
the object... But this expectation... can only be the work of the law.”

33 Weeer, Rechtssoziologie (ver p. 292).

34 Sanper, Das Recht, en: Zeitschrift fiir offentliches Recht (1932), vol.
xi, pp. 1 y ss. — Consiltese Dore, Die Rechtslehre Fritz Sanders, en:
Osterreichische Zeitschrift fiir dffentliches Recht (1953), vol. v, pp. 192.225,

38 Knarp, System der Rechtsphilosophie (1875), p. 239.



1) LA IRRUPCION DEL POSITIVISMO 267

general de éste, sigui6 las anteriores ideas; 3 en ese trabajo des-

arroll6 el programa del positivismo juridico; insistentemente com-

bati6 todo género de metafisica, incluyendo dentro de ella a la

idea del espiritu del pueblo; su concepcién monista de la ciencia

del derecho, tomada de la ciencia de la naturaleza, excluy$ toda

posibilidad de un orden juridico normativo superpuesto al derecho
itivo.

También la Ciencia de las Pandectas se incliné delante de la
corriente positivista. El clisico de esta disciplina, Bemhard Winds-
cheid (1817-1892), pretendié excluir de sus exposiciones toda
consideracién ética, politica y econémica. Segin el ilustre pan-
dectista, cada orden juridico es un sistema cerrado y soberano.
Asi nacié la jurisprudencia conceptual, que pretendié resolver
las cuestiones juridicas deduciendo légicamente la conclusién
del mismo sistema juridico, con exclusién de cualquier consi-
deracién finalista. '

Paul Laband (1838-1918) hizo notar en la segunda edicién de
su obra El derecho piiblico del Imperio Alemdn, que proviene
del afio 1887, que el fin “yace mds alli de la institucién en la
que debe ser realizado; miés alld de los limites conceptuales de
los medios que-deben realizarlo”. En otro pimmafo de la misma
obra expresé el catedritico alemidn: “Desde que Ihering juzgd
necesario explicar detenidamente que las instituciones juridicas
no existen... por si mismas, sino que toman su origen en
exigencias pricticas y sirven fines racionales, ha surgido la moda
de enviar la mirada ondulante en la lejanfa, en busca del mo-
mento finalista... Pero es posible determinar precisa y com-
pletamente los caracteres de cada concepto juridico, sin atender
en lo mds minimo al fin de la institucién juridica.” 37

¢) La negacién del derecho natural (Bergbohm)

La ola antimetafisica alcanzé su cispide, en lo que conciemne a
la filosoffa del derecho, en la obra de Karl Bergbohm, Jurispru-
dencia y filosofia del derecho, publicada en 1892; ah{ se concluyé
en la imposibilidad del derecho natural. Bergbohm adujo tres
argumentos principales en apoyo de su tesis:

38 GuOnwvts, Zeitachrift fiir Privat- und Sffentliches Recht (1874), vol.

:,pp.ly.; 302 y ss.
37 Archiv des Sffentlichen Rechts, vol. m, pp. 187 y 317.



268 CONTRA EL IDEALISMO JURIDICO [sec.

1. No existe ningin principio ético general. Cada moral estd
condicionada por el tiempo y por la comunidad de la prictica.

2. El derecho vale dnicamente para una situacién histdrica
determinada.

3. No pueden coexistir el derecho natural y el positivo, pues
cada uno de esos sistemas excluye al otro. 38

1a primera de estas objeciones, que comesponde a la postura
del relativismo juridico, estuvo representada hace varios siglos
por la sofistica, pero qued6 mis tarde refutada por Platén y Aris-
tételes. Los dos filésofos griegos hicieron notar que la naturaleza
humana esté dirigida hacig un fin determinado, que debe ser
realizado por el hombre a efecto de lograr el perfeccionamiento
de su naturaleza; el conocimiento de la naturaleza humana pro-
porciona tnicamente los principios generales y en manera alguna
un sistema completo del bien obrar, lo que por lo demds no serfa
posible, ya que el hombre es un ser histérico que vive situaciones
diversas y que, consecuentemente, se ve colocado ante tareas tam-
bién distintas. Pero en ¢l fondo de esa pluralidad de situaciones
existe un residuo humano general, fuente de todas las decisiones
concretas.

La segunda objecién de Bergbohm carece asimismo de funda-
mento, pues la vida social revela la existencia de algunos elemen-
tos tipos que aparecen una y otra vez y que constituyen modelos-
tipo para el orden de la conducta. La causa de esta tipificacién
consiste en que, tanto en la naturaleza humana como en el mundo
exterior que rodea al hombre, se dan algunas estructuras funda-
mentales, que permanecen constantes en el devenir histérico, 3
siendo de advertir que estas constantes tienen mayor influencia
sobre el derecho que sobre la moral, segin se deduce de la his-
toria del derecho y de los estudios de derecho comparado; su
existencia es la demostracién de la falsedad de la segunda obje-
cién del tratadista alemén.

La tercera objecién, consistente en que el derecho natural v el
positivo de un Estado determinado integran cada uno un sistema
hermético, es una petitio principii, pues la cuestibn por resol-

28 Benceoma, Obra citada, pp. 175, 372, 381, 384, 403, 425 y 455.
2 Eucxen, Die Grundlage der Nationdlokonomie (1946), p. 86. —
Cone, Grundziige der Rechtsphilosophie (1950), p. 160.



1m) LA IRRUPCION DEL POSITIVISMO 269

ver es, precisamente, la pregunta sobre si cada uno de ellos
es, en verdad, un sistema hermético o si se encuentran en una
cierta relacién. En lo que respécta a la primera de estas pro-
posiciones, esto es, a si el derecho natural integra un sistema
hermético susceptible de sustituir al derecho positivo y, por tan-
to, de desplazar a un orden juridico positivo determinado, debe
decirse que ningtn filésofo del derecho ha defendido semejante
proposicién: los partidarios del derecho natural consideran, por
regla general, que el derecho natural se compone de unos cuantos
principios fundamentales y generales, que requieren de un desa-
rrollo y una complementacién por el derecho positivo, a fin de
que puedan ser aplicados a las distintas relaciones sociales, ya que,
por otra parte, tan sélo en las relaciones més simples se puede
autorizar a las autoridades para que determinen, sin la interven-
cibn de Ia autoridad legislativa, qué es lo conforme al derecho
natural en el caso concreto que se hubiere planteado.

Mis dificil es la respuesta a la segunda de las preguntas, que
consistc —segin indicamos en los renglones anteriores— en de-
cidir si el derecho positivo de un determinado pueblo integra un
orden hermético o si mis bien tiene como presupuesto la existencia
de los principios fundamentales del derecho natural. Conviene
hacer notar, en relacién con esta cuestién, que ningin orden
juridico positivo vive en el vacio: cada uno de ellos es la expre-
sibn de la conciencia juridica de un pueblo determinado en un
cierto periodo de su historia. Por otra parte, ningn orden jurf-
dico contiene una formulacién total del pensamiento juridico,
sino que en la penumbra de la legislacién, del ejercicio prictico
y de la jurisprudencia, existe siempre un pensamiento juridico
no escrito, presupuesto indispensable de las leyes y de la juris-
prudencia. Esta consideracién revela que ningin orden juridico
se integra con sélo las palabras de la ley o de las sentencias ju-
diciales, sino que ademds comprende aquellos principios juri-
dicos fundamentales que forman la base inexpresada de los actos
juridicos positivos. Ahora bien, el anilisis de esos principios lleva
a Ja conviccién de que no son otros que las normas bésicas del
derecho natural: asf se desprende de la jurisprudencia uniforme,
pues los tribunales, cuando tienen que decidir cuestiones no pre-
vistas en las leyes, no se conforman con una posible solucién 16-
gica, sino que se apoyan en consideraciones de orden material,
que son, en el fondo, la expresibn de los principios jusnaturalis-



270. CONTRA EL IDEALISMO JUR{DICO [sEc.

tas. 4© Acertadamente observa Coing 4* que “el derecho positivo
vive y es continuamente completado por el derecho natural”.

El propio Bergbohm confirmé, si bien en forma indirecta, las
observaciones que anteceden: en una investigacién de los trabajos
de aproximadamente docientos cincuenta escritores, llegé a la
conclusién de que los autores investigados, cuyo propésito habfa
sido exponer el derecho positivo, s encontraban envueltos por
un pensamiento jusnaturalista. ;Cémo explicar este fenémeno?
La respuesta no puede ser otra que la circunstancia de que ca-
da uno de aquellos autores, al exponer el contenido de las ins-
tituciones juridicas, presuponfa como evidentes ciertos principios
fundamentales, a fin de presentar un sistema unitario ausente
de contradicciones: cada uno de los tratadistas parti6 del prin-
cipio de la unidad sin contradicciones del material juridico, no
obstante que frecuentemente es contradictorio, sobre todo cuan-
do procede de diferentes perfodos histéricos; pero al aceptar el
principio de unidad, se colocé en el ‘punto de vista de la l4gica
jusnaturalista. Un segundo presupuesto jusnaturalista consiste en
que el intérprete tiene que aceptar que el legislador tuvo inde-
fectiblemente la .intencién de regular las relaciones sociales razo-
nable y equitativamente; de ahf que el intérprete aspire a una
interpretacién de las leyes que no solamente proporcione una so-
lucién ldgica, sino una que sea materialmente satisfactoria; de
esta manera, al lado del principio jusnaturalista l6gico, hace su
aparicién el derecho natural ético. Frecuentemente se objeta a
lo que venimos diciendo que una solucién de ese tipo contradice
al derecho positivo, por lo que debe ser rechazada; pero esta obser-
vacién es el resultado del prejuicio monista de que cada orden
juridico es un sistema hermético, asunto que es precisamente lo
que falta demostrar.

La imposibilidad de la naturaleza hermética de un orden ju-
ridico se deduce, ademads, de la circunstancia de que cada orden
juridico se compone de mandamientos cuya obligatoriedad es
indispensable demostrar; en consecuencia, tenemos que pregun-
tar por la razén de su obligatoriedad. Bergbohm contesta dicien-
do que una norma deviene derecho positivo “cuando es expedida
por una autoridad legislativa competente, siguiendo el procedi-

@ H. Mrrrris, Ober das Naturrecht (1948), p. 38.
41 Cong, Grundziige des Rechtsphilosophie, p. 163.



a1} LA IRRUPCION DEL POSITIVISMO 271

miento externo requerido por la historia como la fuente adecua-
da para revestir a2 la norma con la cualidad de lo juridico”. 42
Pero la respuesta no es satisfactoria, pues deja abierta la pregunta
respecto al origen de la competencia de la autoridad para crear,
mediante un determinado proceso externo, normas obligatorias.
La verdadera respuesta se encuentra en la admisién de la exis-
tencia de una norma colocada sobre el derecho positivo, de la
que derive la competencia de la autoridad, solucién que demues-
tra que el derecho positivo no puede ser un orden hermético y
que, por el contrario, cada orden juridico mira siempre hacia un
orden superior (ver p. 287 y ss.).

d) La jurisprudencia de intereses

En el libro El fin en el derecho, que principié a publicarse en
1877, Rudolf von Thering (1818-1892) se opuso al sistema de la
jurisprudencia conceptual. En esa obra, el gran jurista alemén
sostuvo que el fin es el creador de todo el derecho; pero ¢l con-
cepto de fin posee en lhering una significacién radicalmente di-
versa de Ia que tuvo en Aristételes y Santo Tomds; mientras éstos
entendieron bajo esa denominacién el rékos de todos o de deter-
minados hombres (ver p. 69), para IThering “el fin creador del
derecho es, en ocasiones, el de cada hombre en particular, mientras
que en otras ¢s el fin de la sociedad, o el del gobernante o titular
del poder, o, finalmente, el del Estado”. 4 Las raices de esta doc-
trina, que pueden seguirse hasta Jeremy Bentham (ver pp. 201 y
ss.}, fueron desarrolladas afios después por Philipp Heck, #* quien
hizo notar que, si bien la cuestién del método tiene particular
importancia para el conocimiento de la materia juridica, la pre-
paracién de las normas juridicas exige mds bien una gran expe-
riencia de la vida, a fin de lograr el justo equilibrio de los intereses
en pugna.

Sin género alguno de duda, la jurisprudencia de intereses sig-
nific6 un indudable progreso respecto de la jurisprudencia con-
ceptual, ya que mediante la pura deduccién Iégica de las normas
abstractas no puede realizarse la justicia del caso concreto; para
alcanzar este resultado es en todo caso indispensable tener a la

42 BercBonun, Obra citada, p. 549.

43 Heck, Begriffsjurisprudenz und Intevessenjurisprudenz (1933).
4 E. Wour, Grosse Rechtsdenker (1951), p. 513.



272 CONTRA EL IDEALISMO JURfDICO

vista el fin de cada una de las instituciones juridicas. Pero como
la jurisprudencia de intereses no proporciona un criterio objetivo
que permita medir los intereses, permanece en realidad encemrada
dentro del subjetivismo y relativismo.

¢) Positivismo cientifico y positivismo legal

Wieacker ¢ distingue entre el “positivismo cientifico” y el “po-
sitivismo legal”: por positivismo cientifico entiende, “la jurispru-
dencia que ha llegado a ser auténoma, producto de una gran cul-
tura juridica y resultado de que en los jueces aliente la tradicién
ética de los principios fundamentales del derecho positivo, esto
es, una jurisprudencia en la que palpite la justicia”; en tanto
el positivismo legal, al que también denomina “positivismo ilegi-
timo”, es aquella corriente que declara obligatorio el contenido
de la ley no obstante que contradiga “los principios juridicos
fundamentales surgidos en la formacion histérica de la comunidad
europea”. ¢ Esta ltima corriente es la que ha prevalecido en el
segundo tercio de nuestro siglo.

Conviene aclarar —en relacién con la exposicién de Wieacker—
que el llamado positivismo legal es la consecuencia natural que
se deduce de las premisas establecidas por Bergbohm. Por otra
parte, entre las dos corrientes mencionadas por Wieacker no
existe ninguna oposicién radical, mas bien un trinsito de la pri-
mera a la segunda, determinado por el hecho de que el residuo
jusnaturalista que sobrevivié en los primeros representantes del
positivismo fue desapareciendo poco a poco.

46 WizAcker, Privatrechisgeschichte der Neuzeit (1952).
46 Ibidem, p. 328.



