CUARTA SECCION

LA FILOSOFIA DEL DERECHO
DE NUESTRO TIEMPO



XXIV. LOS FUNDAMENTOS FILOSOFICOS
GENERALES

Bibliografia: Bocmensxi, Europdische Philosophie der Gegenwart
(1947). — H. Mever, Geschichte der abendlindischen Weltan-
schauung (1949), vol. v. — HirscusErcer, Geschichte der Philoso-
phie (1% edicién, 1952; 2# edicién, 1955), vol. n. — SrecmiLLE,
Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie (1952).

$ 1. El retorno a la ontologia

Bibliografia: Nicorar HarTMANK, Grundziige einer Metaphysik der
Erkenntnig (1% edicién, 1921; 28 edicién, 1925); Ethik (1% edicién,
1925; 2% edicién, 1935); Das Problem des geistigen Seins (1933);
Der Aufbau der readlen Welt (1940).

EN EL SICLO que vivimos han aparecido algunas corrientes ‘filo-
séficas que se enlazan parcialmente con ideas y doctrinas que
fueron expuestas antes de los tiempos modemos; de ahi que se
pueda hablar, si bien en forma restringida, de un renacimiento
de la vieja filosofia. Al lado de estas corrientes —que segin
veremos en los pirrafos posteriores han impreso su marca sobre
las nuevas tendencias de la filosofia del derecho— corren otras
varias corrientes, entre ellas el empirismo, el positivismo y el
materialismo, a las que ya nos referimos y sobre las que no
necesitamos volver.

Uno de los caracteres més destacados de Ia filosofia de la época
presente es su retorno al ser, como punto de apoyo de la espe-
culacién filos6fica: en efecto, en tanto la filosofia iniciada por
Descartes y continuada en los siglos posteriores hasta desembo-
car en el pensamiento neokantiano, partia de la conciencia
humana y consideraba al conocimiento como la creacién o pro-



302 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [sEC.

duccién de un objeto, ¢! filésofo Nicolai Hartmann (1882-1950),
que sali6 de la Escuela de Marburgo, opuso a la concepcién
cartesiana la tesis de que cada conocimiento es “un captar algo
que ya era antes con independencia de todo conocimiento”; de
ahi que nuestra conciencia tenga que salir de si misma tan pronto
deviene una conciencia cognoscente. El ilustre filésofo de la
Universidad de Berlin agregd que’si bien cada objeto contem-
plado es, primeramente, un objeto pensado por nuestra concien-
cia, la imagen que nos formamos tiende hacia un objeto que es
independiente de la conciencia.

Con esta tesis, Nicolai Hartmann inicié una nueva filosofia
realista, cuya materia es el conocimiento del mundo real. Su
filosofia es, en consecuencia, una filosofia del ser (ontologiz),
que se opone a la filosofia de la conciencia de los tiempos mo-
dernos (idealismo critico o subjetivo).

Penetrando por este nuevo camino, en su libro Ontologia,
Hartmann llegé a la concepcién de un orden escalonado del ser,
en el que los escalones superiores descansan sobre los inferiores,
pero, y no obstante esta dependencia respecto de su base, las
categorias superiores son independientes. Hartmann se aparté,
sin embargo, de la filosofia antigua y medieval, pues rechazé la
idea de un mundo teleolégico; este apartamiento es consecuencia
de su negacién de la existencia de la razén divina, presupuesto
indispensable del réios del ser.

En otro de sus libros, La ética, aparece una vez més su agnos-
ticismo: ciertamente, Hartmann reconocié —al igual que Kant-—
que el hombre es el ciudadano de dos mundos, el mundo sensible
y el mundo de los valores; pero afiade que puesto que una con-
ducta para ser valiosa debe ejecutarse libremente, la autonomfa
del hombre estd en contradiccién con la tesis que funda la mo-
ralidad en Dios. En nuestro concepto, Hartmann pasé por alto
que la filosofia cristiana —a la que ya nos hemos referido— no
considera a los mandamientos morales comg mandatos heterd-
nomos arbitrarios, sino como normas que estin grabadas en la
naturaleza del hombre; por tanto, quien cumple con estas nor-
mas, trabaja en su propio perfeccionamiento.



] EL RETORNO A LA TELEOLOGIA 303

§ 2. El retorno a la teleologia

Bibliografia: Driescu, Der Vitdlismus als Geschichte und als Lehre
(1905); Philosophie des Organischen (1% edicién, 1909; 4# edicibn,
1928); Metaphysik (1924); y Die Maschine und der Organismus
(1935). — BechER, Gehirn und Seele (1911); Naturphilosophie
(1914); y Einfithrung in die Philosophie (1% edicién, 1926; 2% edi-
cién, 1949). — WenzL, Das naturwissenschaftliche Welthbild der
Gegenwart (1923); Wissenschaft und Weltanschauung (2% edicidn,
1949); Philosophie der Freiheit (1947-1949); y Metaphysik (1956).
— ScHUBERT-SOLDERN, Philosophie des Lebendigen (1951).

La contemplacién mecanicista del universo, que se entronizd en
el pensamiento a partir de Descartes, fue sacudida intensamente
por tres profesores, que paradéjicamente provenian del campo
de las ciencias exactas de la naturaleza: Hans Driesch (1867-1941)
opuso el vitalismo a la contemplacién mecanicista del universo,
a cuyo efecto demostrd, a la luz de numerosos ejemplos experi-
mentales, que los procesos vitales no pueden entenderse sin la
ayuda del principio de la “tendencia a un fin” (teleologia). Erich
Becher (1882-1929) comprobé también, a través de numerosas
investigaciones, la necesidad de la teleologia para la comprensién
de la naturaleza orgénica,

La aplicacién de las anteriores ideas a la filosofia tuvo lugar
en la obra del profesor de la Universidad de Munich, Aloys Wenzl
(nacido en 1887): en sus diversos libros demostré convincente-
mente la insuficiencia de la pura contemplacién mecanicista del
universo y propugné nuevamente por una metafisica critica. En
su obra Metdfisica® resumié su pensamiento en las siguientes
frases: “Los seres vivos no son méquinas, pues cualquiera que
sea la amplitud que otorguemos a este concepto, es preciso
considerar que el término ‘miquina’ significa, por lo menos, que
los procesos en que se desenvuelve se realizan de conformidad
con la previa disposicién de los elementos materiales, y que estin
ademis sujetos a la efectividad de las leyes matemiticas que
rigen las relaciones del mundo fisico. Esta explicacién no debe
sin embargo conducir a la negacién de la existencia de toda una
serie de procesos finalistas en la cultura y en la accién del hombre,

1 Wenzr, Metaphysik (1956), pp. 99 y ss.



304 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [sEc.

que se efectian de conformidad con las leyes fisicas y quimicas
que derivan de situaciones y relaciones ya existentes y que rea-
lizan en forma refleja y automética la tarea que tienen asignada;
ni tampoco ha de entenderse que no se puedan utilizar para los
fines de la cultura las leyes fisicas del equilibrio y las complejas
combinaciones quimicas que s¢ producen en la evolucién orgé-
nica. Pero los actos méds importantes —de la propia conservacion,
de la herencia y de la propia afirmacién frente a las exigencias
siempre cambiantes de la vida, esto s, aquellos actos que exigen
que el ser vivo capte el contenido de sentido de los problemas que
plantea la ejecucién de una tarea y, sobre todo, los procesos deci-
sivos del sistema nervioso central en su relacién con el cuerpo
y con el espiritu— exigen una direccién central y unitaria de
sentido. Mecanicismo y paralelismo fisico son irrealizables. Nada
cambiaria en las anteriores conclusiones si concibiéramos al mun-
do como una miquina universal; tampoco serfa suficiente la
posibilidad de una conducta que tuviera su fuente en la me-
moria, pues ésta serfa impotente ante las nuevas exigencias y
actividades que se ofrecen al ser vivo; ni ayudaria el que se
atribuyera un cierto papel a la normalidad histérica. Necesitamos
aceptar la existencia de una entelequia activa, de una tendencia
directriz potencial en el alma, capaz de influir de tal modo sobre
los procesos que se desarrollan en tomo a las células vivas, que
el cuerpo y su actividad se conviertan en el instrumento, en la
expresién y en el medio para la solucién de los temas que se
imponen a la vida.” De lo expuesto por el filésofo de Munich
se desprende que en cada organismo existe, sobre la normalidad
de las leyes fisicas y quimicas, una legalidad superior. Pero la
teleologia no solamente tiene lugar en cada uno de los organis-
mos particulares, sino que también es el principio de la asocia-
cién de los organismos (simbiosis) en la naturaleza viva, razén
por la que Wenzl considera a la vida como una entelequia de
entelequias.

En el hombre existe una segunda legalidad, que se eleva sobre
la de los animales y las plantas; en €], la vida biolégica no es
una finalidad en si misma, sino un medio para alcanzar los fines
humanos, que son la creacién de los bienes del espiritu, esto es:
el hombre no se conforma con un simple “vivir”, sino que quiere
conducir una vida valiosa. Ahora bien, valiosa es solamente aque-
la vida que conduce al perfeccionamiento de los seres humanos,



v] FL RETORNO A LA ﬁnmrisxm 305

aquella en la que el hombre, en su propia persona y en la de
los demis, respeta y desenvuelve la dignidad humana: “El hom-
bre es muchas cosas en una misma, pues participa de la plu-
ralidad de las capas del ser; esti sometido a la legalidad de la
materia y es un ente que participa de la vida vegetal y animal,
pero ¢s, a la vez, un ser-espiritu; esta multiplicidad es lo que le
permite tener acceso a la esencia y a la unidad del universo, en
su vivir, en el conocimiento y en su sensibilidad espiritual.” 2

Alf Ross® objeta a la doctrina de la entelequia el haber revi-
vido una interpretacién animista de la naturaleza, ya superada.
Pero olvida que muchos de los procesos vitales sélo pueden
explicarse teleolégicamente — segiin ya habia observado Leibniz.
En relacién con este tema, nos remitimos a la filosofia del pro-
fesor vienés Victor Kraft,* que postula una concepcién estricta-
mente empfirica de los valores.

§ 3. El retorno a la metafisica

Bibliograffa: Jaseexs, Philosophie (1932), vol. m; y Phylosophischer
Glaube (1948). — Bavinx, Die Naturwissenschaft auf dem Weg
zur Religion (6% edicibn, 1947). — MuLLER, Existenzphilosophie
im geistigen Leben der Gegenwart (1949). — Heieceer, Platos
Lehre von der Wharheit, Neudruck mit einem Briefe iiber den Hu-
manismus (1947); Was ist Metaphysik? (5% edicién, 1949); y Was
heisst denken? (1954). — MartiN Buses, Gottesfinsternis (1953).
— Gasrier. Marcer, L'homme problématique (1955). — J. pE
Bivoxr pE 1A Sanote, Gott, Mensch und Universum (1956).

Lo expuesto en los capitulos anteriores nos ensefia que la filo-
sofia de nuestro siglo ya no se conforma con tener como campo
de conocimiento la determinacién de los presupuestos de las
disciplinas cientificas particulares y que, por el contrario, se ha
fijado como tema el conocimiento de la realidad misma. Pero
la nueva filosofia entiende por “realidad” no la suma de los
fenémenos que vemos, palpamos y medimos, sino la realidad

2 Metaphysik, p. 186; consiiltese lo que decimos en las pp. 307 y ss.

8Ross, Kritik der sogenannten praktischen Erkenntnis (1933), pp.
196-231.

4 Kaarr, Die Grundlagen einer wissenschaftlichen Wertlehre (2% edicién,
1951).



306 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [szc.

como un todo que comprende a aquellos fenémenos y al “ser”
oculto. La nueva filosofia es, otra vez, metafisica.

Son varios los caminos que conducen a esta nueva metafisica,
algunos viejos y otros nuevos. Los viejos caminos serdn recorridos
y analizados posteriormente, cuando hablemos de la filosofia
neo-escoldstica. Entre los nuevos se encuentra la filosofia de la
existencia, llamada asi porque ya no le satisface la critica de
la razén humana, sino que despierta al hombre como “existencia”
y le llama a la conquista de su propio ser.

Karl Jaspers (nacido en 1883) critica por igual al positivismo
y al idealismo: al primero le reprocha que dnicamente contemple
la superficie del ser, lo que le hace confundir la apariencia sen-
sible con el ser mismo, y el segundo que no llegue a la realidad,
pues pasa por alto al ser oculto. La verdadera filosofia —explica
Jaspers— debe principiar con el alumbramiento de la existencia.
Ahora bien, como el hombre no encuentra dentro de sf mismo
el fin dltimo de su existencia y como ¢l universo tampoco le
ofrece un suelo firme sobre el que pueda fijar sus plantas, pues
todo en él es frigil, debe permanecer abierto al “ser”. Y si pues
el sentido dltimo de la vida no puede serle inmanente, ests
obligado el hombre a buscarlo en un mundo trascendente. El
hombre —expresa Jaspers— estd referido a una “trascendencia”
que nos envuelve y 2 la que en la vida religiosa se da el nombre
de “Dios”: la existencia humana -—recalca el filésofo— existe
solamente con “relacién a la trascendencia..., frente al abismo
qQue se abre ante la existencia quedan la nada o Dios..., ahi
donde nada es para el positivismo, ahi donde esta tendencia del
pensamiento no ve ningin objeto, ahi se enciende para el filé-
sofo 1a Juz.” ®

La trascendencia —precisa el fildsofo existencial— no se pre-
senta al hombre como un objeto, por lo que no es posible una
metafisica como ciencia. La trascendencia nos habla siempre en
clave, razén por la que lo absoluto no puede ser captado directa-
mente, pero si se le percibe en los signos de la trascendencia que
brillan en todas las manifestaciones del universo. De esta ma-
nera, en la filosofia de Jaspers cobra nueva vida el viejo pen-
samiento de Hericlito, respecto de que la esencia del ser estd
ocuita y que dnicamente se nos revela por medio de sus signos.

8 Jaseens, Der philosophische Glaube, pp. 28 y ss.



] EL RETORNO A LA METAFfsICA 307

También Martin Heidegger (nacido en 1889) tomé como
base para su filosoffa a la “existencia”. Ella consiste en un “ser
el hombre en ¢l mundo”; por este “ser en ¢l mundo”, el hombre
esti permanentemente abierto al ser, pues vive en el “claro del
ser’. De ahf que el conocimiento filoséfico no consista para
Heidegger en un recoger los datos de la experiencia, sino en que
el ser comparezca ante nosotros y se revele al hombre-escucha;
por tanto, lo Gnico qu podemos hacer es esperar, abiertos y
atentos, hasta que nos hable el ser, ya que la verdad, igual que
la dletheia (d\jfan) griega, es el ser que viene de lo oculto y se
descubre. De ahi que la moral, “como doctrina y exigencia puras,
nada pueda si el hombre no se coloca previamente en una rela-
cién fundamental con el ser, quiere decir, si el hombre no se
dispone a permanecer abierto a la verdadera relacién con el ser”. ®
Mediante estas ideas, Heidegger ha realizado un viraje radical
en la filosofia de los tiempos modemos, pues al pensamiento
constructivo opone ¢l pensamiento auditivo y a la filosofia del
yo la filosofia del ser. Pero Heidegger no nos d:cc qué sca este
misterioso “ser”’, del que emerge todo lo que “es”, el que, no
obstante, podria caer en ¢l olvido del “ser”.

Martin Buber debe ser considerado asimismo como un filésofo
de la existencia: este autor distingue entre la “relacién del yo
con lo que es” y la “relacién entre yo y td”; la primera nos
muestra Gnicamente algunos aspectos aislados de algo que es,
mas no al ser mismo. Por lo que respecta a la segunda, el con-
tacto con otro, aun intimo, no puede ser total si este otro no
llega a ser para nosotros un “td”. De ahi que el conocimiento
de Dios no sea posible mediante su sola contemplacién sensible,
sino a través del “encuentro existencial” con él. Por tanto, quien
se niegue a presentarse ante la realidad actuante de la trascen-
dencia, es co-rresponsable de las tinieblas del mundo.

El filésofo Gabriel Marcel (nacido en 1877), las rafces de
cuyo pensamiento alcanzan hasta Séren Kierkegaard (1813-1855),
en oposicién a su compatriota Jean Paul Sartre (nacido en 1905),
encuentra la causa divina del mundo a través de la relacién viva
entre “yo y td".

En oposicién a la filosofia de la existencia, ¢l ya citado pen-
sador Aloys Wenzl —apoydndose manifiestamente en Aristételes

¢ Hzmozccer, Was heisst Denken?, p. 34.



308 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL (sEC.

y Santo Tomés— concluye en el reconocimicnto de un Dios
personal, a2 cuyo efecto sostiene que la estructura finalista del
mundo reposa sobre una “entelequia de las entelequias”, agre-
gando que el portador de las entelequias no puede ser un sujeto

ficticio, sino exclusivamente un Dios personal vivo.

§ 4. La filosofia de los valores

Bibliografia: Lotze, System der Philosophie (1874-1879). -— BreN-
TaNO, Der Ursprung sittlicher Erkenntinis (12 edicién, 1889). —
Ricxerr, Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft (1% edicién,
1899); y System der Philosophie (1921), vol. 1. — ScHELER, Der
Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik (1% edicién,
1916). — MEiNoNe, Zur Grundlegung der allgemeinen Werttheorie
(1923). — Nicorar Harmmann, Ethik (18 edicién, 1926; 2% edi-
cién, 1935). — RiNTELEN, Der Wertgedanke in der europdischen
‘Geistesentwicklung (1932). — Avrr Ross, Kritik der sogenannten
praktischens Erkenntnis (1933). — Oscar Kravs, Die Werttheorien
(1937). — Hessen, Wertphilosophie (1937). — RemiNcer, Wert-
philosophie und Ethik (2% edicibn, 1946). — Vicror Krart, Die
Grundlagen einer wissenschaftlichen Wertlehre (28 edicién, 1951).

Una de las mis recientes tendencias de la filosofia de nuestro
tiempo es la filosoffa de los valores: el punto central de sus
especulaciones es el problema —ya analizado desde la Antigiie-
dad— de lo bueno, lo justo y lo bello. Pero mientras 1a filosofia
antigua y posteriormente la medieval se ocupaban del problema
en uno de los capitulos de la doctrina del ser (ontologia), la
filosoffa contemporinea lo considera un tema independiente
desde la época en que Kant redujo ¢l mundo del ser al conjunto
de los fenémenos ligados entre si por la ley de la causalidad
y dados a nosotros en el tiempo y en el espacio (naturaleza en
sentido restringido) y le opuso el reino del deber ser. La filosofia
kantiana impuso la necesidad de determinar la naturaleza y el
lugar que comresponde a este misterioso reino del deber ser, que
se supone separado del ser, y de crear una consecuente ¢ inde-
pendiente filosofia de los valores.

Ya en Lotze (1817-1881) encontramos expresada la opinién
de que los valores no son, sino que valen. Al pensamiento de
Lotze estin vinculados Wilhelm Windelband (18461915) y



v] LA FILOSOFiA DE LOS VALORES 309

Heinrich Rickert (1863-1936), fundadores ambos de la Escuela
sudoccidental kantiana de Alemania: estos dos escritores divi-
dieron las ciencias en ciencias de la naturaleza, cuya funcién es
la descripcion de la realidad y su explicacién causal, y en ciencias
de la cultura, a las que corresponde considerar a la realidad
desde el punto de vista de los valores, relevando como valiosas
determinadas situaciones y descuidando o dejando de lado a las
restarttes, Cada ciencia de la cultura, en oposicién a las ciencias
de la naturaleza, es una ciencia de valores.

Teniendo como base la anterior clasificacién, Rickert llegé a
postular la existencia de tres mundos diferentes: €l mundo de la
realidad, ¢l mundo ideal de los valores y el mundo del “sentido”
Este Gltimo aparece cuando se contempla e interpreta a la rea-
lidad desde el punto de vista de los valores. Vistos desde este
angulo, los valores se presentan como las condiciones constitu-
tivas de la cultura; en consecuencia, y dada su naturaleza, pueden
ser descubiertos mediante el andlisis de las manifestaciones cul-
turales.

En contraste con la Escuela sudocccidental alemana, Franz
Brentano (1838-1917), fundador de la Escuela austriaca de la
filosofia de los valores, colocé6 en la base de su doctrina al
sentimiento valorativo, atribuyéndole la facultad de captar con
plena seguridad los principios valorativos supremos. Brentano
opuso a estos juicios valorativos los juicios evidentes sobre el ser.
Pero el filésofo austriaco, cuyo pensamiento fue continuado ‘por
Oskar Kraus, crefa, sin embargo, que de los juicios de valor
aprioristicos no podian desprenderse las reglas generales de la
conducta, ya que éstas dependen principalmente de la concepcién
del mundo de cada persona. 7

En Max Scheler (1874-1928), en Alexius Meinong (1853-1920)
y en Nicolai Hartmann (1882-1950), se encuentra un desenvol-
vimiento posterior de la filosofia de los valores. Pero estos tres
pensadores se apartaron de sus precursores por cuanto sostienen
que si bien los valores son captados por el sentimiento de lo
valioso, son no obstante independientes del sujeto valorativo y
existen como un “ser ideal”,

En oposicién a los filésofos citados en los pirrafos anteriores,
Robert Reininger (1869-1955) y Victor Kraft (nacido en 1880)

7 Knavs, Werttheorien, p. 197.



310 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [sec.

afirman que los valores no nacen sino en ¢l momento en que
una persona o grupo de personas adoptan una posicién deter-
minatla respecto de ciertos objetos, quiere decir, cuando los cali-
fican. Los valores presuponen la presencia de una persona valo-
rante y de un objeto valorable, €l cual, debido a ciertas cualida-
des que posee, es calificado positiva o negativamente por el
sujeto valorante. Empero, consideradas en sf mismas, estas cuali-
dades no constituyen ningin valor, pues es tinicamente en la rela-
cién entre el sujeto valorante y el objeto valorable donde adquie-
ren la categoria de valores: “Si hacemos a un lado las reacciones
de nuestros sentidos, lo tnico que subsiste de estas pretendidas
cualidades objetivas de valor son contenidos neutrales. Unica-
mente mediante un tener valor devienen las cualidades valores.” ®
En consecuencia, los valores son cualidades a las que un sujeto
considera valiosas. Alf Ross (nacido en 1899) afirmé que las
representaciones valorativas son vivencias de “impulsos desinte-
resados”.® Estos tres escritores se diferencian de los pensadores
hedonistas (Hume, Bentham) por su afinnacién de que no todas
las valoraciones pueden reducirse a los sentimientos de felicidad
y de dolor, ya que existen otros sentimientos que determinan
nuestras decisiones positivas o negativas.’® Los objetos porta-
dores de cualidades valorativas positivas son denominados “bie-
nes”, en tanto aquellos que poseen cualidades negativas son re-
putados “males”. Alf Ross insisti6 de manera particular en la
distincién entre los valores mismos y el portador de ellos.
Ahona bien y puesto que las cualidades sélo se transforman
en valores por la valoracién que de ellas hace el sujeto valorante,
la existencia de un mundo ideal de valores més alli de la relacién
con el sujeto valorante es imposible: “Que algo vale quiere decir
que estd exigiendo se le reconozca. Pero Gnicamente puede exigir
y valer aquello que en alguna forma existe.” 3 En consecuencia,
tanto por la diferencia establecida entre el sujeto valorante y el
objeto valorado, cuanto porque los valores nacen en la relacién
entre el sujeto y el objeto, la posibilidad de la aceptacién de

8 Rumnincer, Wertphilosophie und Ethik, p. 46. — En el mismo sentido
Kaarrt, Dis Grundlagen einer wisssnschaftlichen Wertlehre, pp. 17 y s.

9 Ross, Kritik der sogenannten praktischen Erkenninis, pp. 88 y 99.

10 Renanvcer, Wertphilosophie und Ethik, p. 16, — Kaarr, Die Grund-
lagen einer wisssnschaftlichen Wertlshrs, pp. 76.92, 99, 103, 131, 169.

11 Renances, Ibidem, p. 48.



v} LA PFILOSOFfA DE LOS VALORES 311

valores universales tiene inicamente un sentido si se presupone
“a un Dios personal, creador y autoridad suprema de los va-
lores”. 13

La filosofia de los valores no cree, sin embargo, que los juicios
de valor sean de naturaleza puramente subjetiva, sino que més
bien, de “la generalidad de ciertas predisposiciones comunes a los
hombres, de la semejante manera de ser de las condiciones de
vida y de la comunidad de destino de grandes nficleos humanos”,
se desprenden ciertas maneras comunes de valorar, creadoras, a
su vez, de una validez supraindividual, si bien condicionada, de
determinados valores, Mis atn, el hombre se encuentra al nacer
con un sistema preestablecido de valores, que exige se le preste
atencién, ya que se erige en juez de las valoraciones de cada
persona; de esta manena y en el seno de las comunidades humanas
culturales se forman circulos valorativos méis o menos amplios.
Sin embargo, esta realidad no modifica “la posibilidad esencial
del particular de negar su aprobacién aun a las mis extensas
valoraciones”. ! Reininger sustenta la opinién de que aun en el
caso de los valores reputados absolutos, se trata siempre de
valores que han penetrado en lo mis profundo de la persona,
que por esa penetracion los vive como valores absolutos.

Kraft fue un poco mis lejos: ante todo, hizo notar que ciertas
valoraciones pueden revelarse adecuadas o inadecuadas, segin
que ¢l contenido valorativo de los objetos se muestre apropiado
o impropio para ser utilizido como medio en la realizacién de
un valor previamente supuesto, tal es el caso de una medicina
determinada para la recuperacibn de la salud; es igualmente
posible que la legitimidad de ciertos juicios de valor sea una
consecuencia légica deducida de la existencia de un grupo de
valores fundamentales previamente postulados. Mis importante
adn es su opinién en el sentido de que de la organizacién social
de los hombres se desprenden determinadas valoraciones con
necesidad absoluta: esta tesis, a la que los juristas no han prestado
suficiente atenci6n, es particularmente importante, pues el pen-
sador de que nos venimos ocupando no se apoyé en una doctrina
aprioristica de los valores, sino en una concepcién empirica de
ellos. Kraft se expresé en los siguientes términos sobre esta va-

13 Wertphilosophis und Ethik, p. 49.
zzz“lbudcm,pp 47 y 53. — En c mismo sentido Kmarz, Ibidem, pp.

y s



312 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [seC.

loracién surgida de la organizacién social: “La organizacién hu-
mana general determina ciertas valoraciones fundamentales que
tienen que valer en cada sistema cultural; aun en las mis pri-
mitivas formas de cultura tienen que existir, por lo menos, de una
manera general. Quien desee vivir, necesita ciertos medios y reglas
para la conservacién de su vida individual y para la satisfaccién
de sus necesidades elementales, tales como la alimentacién y la
defensa y superacién de los peligros que le amenazan; al logro
de esta finalidad estin destinadas la produccién y preparacién de
alimentos, albergues, vestidos y medicamentos, organizacién cuya
importancia aumenta con el desarrollo progresivo de las culturas.
Todo aquello que contribuye a la satisfaccién de las necesidades
vitales posee un innegable valor determinado objetivamente.” 4
En el pirrafo transcrito podemos observar que —segin Kraft—
de la esfera material de vida de los hombres se desprenden deter-
minadas valoraciones fundamentales que sirven a la conservacién
de la vida fisica.

El pensamiento de Kraft es todavia mds amplio, pues no sola-
mente se apoya en una antropologia natural, sino que se eleva
sobre ella hacia una antropologia filos6fica, que ya no se limita
a analizar al hombre como una simple vida animal, sino que lo
contempla en la infinita riqueza de posibilidades de su ser fisico
'y espiritual: segin Kraft, la antropologia filoséfica nos ensefia
que el hombre no se contenta con la satisfaccibn momentinea
de sus necesidades y que puede también mirar hacia el futuro,
distinguiéndose asi de los animales, porque, a diferencia de ellos,
actia conforme a planes previamente formulados; y como la
planeacién y realizacién de determinados fines no puede lograrse
sin el dominio de la naturaleza, al menos parcial, resulta que
el conocimiento de ésta y de las leyes que la rigen es una con-
dicién esencial del obrar y de la aptitud para la transformacién
de la naturaleza. Con estas ideas, Kraft otorga un fundamento
general al caracter valioso del saber y de la técnica, lo que no
significa que constituyan un valor subjetivo en cada persona, sino,
tan sélo, que son objetivamente valiosos para la planeacién
regular de las necesidades vitales. Su reconocimiento como valor
tiene que otorgarse por cada persona, si bien es posible presumir
en ella el juicio valorativo, pues “nadie puede sustraerse a ¢l tan

14 Kpart, Die Grundlagen einer wissenschaftlichen Wertlehre, p. 249.



] LA FILOSOFfA DE LOS VALORES 313

pronto se considera la relacién entre el saber y la técnica y el
actuar de los hombres”.1® La antropologia filoséfica de Kraft
revela que sobre los fines puramente existenciales que derivan de
la esfera material del hombre, se elevan aquellos otros cuyas raices
se encuentran en la constitucién espiritual de los seres humanos,
considerados como entes capaces de planear y mirar el futuro.

Por otra parte, el hombre estd constituido de tal manera que
no puede desenvolver y perfeccionar por si mismo su propia
esencia, viéndose forzado para tal efecto a vivir en sociedad:
a la esencia del hombre pertenece vivir en unién con sus seme-
jantes. “Al lado de las necesidades vitales individuales se en-
cuentran las de la comunidad humana”, de la que nacen nuevos
valores: en primer término, “la seguridad de la vida en el interior
de la comunidad es una exigencia imperativa”, pues la vida social
se hunde cuando estalla una lucha sangrienta; Kraft dice acerta-
damente que el valor negativo del homicidio debe ser universal-
mente reconocido. “La conservacién y tranquilidad de la sociedad
sc¢ dafia ademas gravemente como resultado de la generalizacién
de la tendencia al engafio”; claro estd que un engaiio concreto no
dafia grandemente a la colectividad, pero “basta imaginar al
engafio reciproco como un sistema generalmente practicado y
permitido, para comprender que implicaria la desaparicién de
la vida comunitaria”. 16

Kraft explica todavia que a los miembros de la comunidad
es indispensable “por lo menos, una propiedad individual ménima
sobre ciertos bienes de uso e instrumentos de trabajo, pues el
particular hace de ellos un empleo tan constante, que una pro-
piedad comunal resultarfa insuficiente; de ahi que exista en
todas partes una propiedad privada o individual y otra colectiva
respecto de determinados objetos. Aun en los pueblos menos
civilizados existe una propiedad individual sobre las armas, uten-
silios, vestidos, adomos y otros objetos, por lo que puede afirmarse
que el reconocimiento y el respeto, por lo menos de este derecho
de propiedad, es una necesidad; su desconocimiento y violacién,
dafio, robo o fraude, son asimismo reputados objetivamente como
un valor negativo”.

18 Die Grundlagen einer wissenschaftlichen Wertlehre, p. 250.

18 Congsiiltese Vezoross, Die bona fides als Grundlage des Volkerrechts.
en: Gegenwartsprobleme des Internationslen Rechts und der Rechtsphi-
losophie (Festschrift fiir Rudolf Laun, 1953), pp. 29 y ss.



314 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [sec.

Ademis, como el hombre necesita aprender su estilo de vida
recogiendo las conquistas de sus antepasados, esti igualmente
fuera de duda “el valor de la cosecha de dichas conquistas, a
saber, de la educacién, de la ensefianza y de las instituciones
que sirven para la conservacién, difusién y trasmisién de esos
bienes, tales como las escuelas, bibliotecas y colecciones o museos”.
Todos estos valores poseen también un fundamento objetivo.

Una cultura humana sin arte y sin ciencia es inimaginable:
si la cultura es la creacién de obras de acuerdo con las aspira-
ciones del hombre, es en las artes donde se realizan mejor las
posibilidades de la actividad creadora de los seres humanos;
en el arte, la realidad se transforma en lo bello y los impulsos
emocionales y las visiones fantdsticas de los hombres encuentran
sus formas més bellas de expresién. En la ciencia, en la medida
en que es un saber por el saber, entra en juego la actividad hu-
mana poseedora de esa cualidad exclusiva que consiste en la
formacién de los conceptos y en la utilizacién del pensamiento
para ¢! descubrimiento de la verdad. Aun en la hipétesis de que
se carezca de aptitudes para la investigacién cientifica o para la
creacién de la obra de arte, no se puede negar su valor supra-
individual; mis adn, en el supuesto de que algunos hombres
pudieran no tener necesidad ni de la ciencia ni del arte, por
no ser una y otro absolutamente indispensables para la conser-
vacién de la vida, no es posible negar que es precisamente en
las actividades cientifica y artistica donde alcanzan su mejor
desarrollo las aptitudes del hombre: “Una cultura sin arte y sin
ciencia haria del hombre un ser espiritualmente pobre y unila-
teral, pues es en ellos donde tienen su principal campo de accién
los aspectos més auténticos del hombre, De esta consideracién
deriva el criterio fundamental de la formacién cultural: desarrollo
integral de lo especificamente humano. Tal es el punto de vista
desde el que debe juzgarse el valor del arte y de Ia ciencia, aun
cuando uno y otra no poscan un valor subjetivo para todos. En
todo caso, existen algunos principios valorativos fundamentales
que es preciso admitir desde el instante mismo en que se pretende
vivir con otros hombres en el seno de una comunidad cultural;
la razén de su validez genenal consiste en su imprescindibilidad
para la cultura, en Ja que —segn acabamos de exponer— la

actividad del hombre halla su expresion  especifica.” Ningén
hombre puede negar la cultura sin negarse a si mismo, pues



1] EL NEO-ESCOLASTICISMO 315

“aquel que careciera absolutamente de cultura serfa una contra-
diccién en sf mismo, ya que la esencia del hombre, concebido
como homo sapiens y como homo faber, radica precisamente en
la cultura”. 1?

Para proteger y realizar los valores sociales descritos en los
parrafos anteriores se requiere un cierto orden social, que no es
otro que el orden juridico. En consecuencia, el derecho se eleva
a la categoria de un valor, como instrumento para la actualizacién
de los valores que deriven de la organizacién social. Con otras
palabras: como el hombre es por naturaleza un ser para la cul
tura, tiene que reconocer como valioso todo aquello que es in-
dispensable para su florecimiento. Esta conclusién es, a su vez,
la fundamentacién de la naturaleza universal y supraindividual
de todos aquellos valores que pertenecen a la esencia de las
comunidades humanas, **

Las consideraciones que anteceden ponen de manifiesto que
Kraft, que parti6 de una doctrina empirica de los valores, sin
proponérselo, 0 mejor adn, inconscientemente, desembocé en el
pensamiento de Aristételes: las ideas de Kraft, en efecto, coin-
ciden plenamente con la idea de la “entelequia aristotélica”,
segin la cual todo lo que existe es visto como un ser dindmico,
destinado a un fin que le precede objetivamente. Ello no obs-
tante, el pensamiento de Kraft se aparta de 1a doctrina del célebre
filésofo de la Antigiiedad, por cuanto la entelequia aristotélica
estd basada en una concepcidn metafisica, en tanto la doctrina
de los valores de Kraft descansa en una hipétesis: los valores
presuponen que la voluntad para lograr una vida humana in-
tegral es clla misma un valor.

§ 5. El neo-escolasticismo

Bibliografia: Demrr, Christliche Philosophie (1938). — RoEsLE,
Philosophia Lovaniensis (1949). — Gurwencer S. ]., Wertphiloso-
phie (1952). — NNk S. |., Metaphysik des sittlich Guten (1955).

La corriente filoséfica que vamos a considerar tuvo su inicio en
la enciclica Aterni Patris, expedida en 1879; en ella, el papa

17 Keart, Die Grundlagen einer wissenschaftlichen Wertlehre, pp. 248-255.
18 ALr Ross formula diversas observaciones criticas a esta doctrina en:
Osterreichische Zsitschrift fiir Sffentliches Recht (1955), vol. v, pp. 117-122.



316 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [sEC.

Leén XIII recomend6 regresar una vez mis al estudio de los
escritos de Santo Toméis de Aquino. De ahi que el neo-escolas-
ticismo se conozca también con el nombre de “neo-tomismo”.
Por otra parte, como esta corriente del pensamiento recogi6 la
larga tradicién que viene de la Antigiiedad hasta Leibniz, se
habla de ella como de la philosophia perennis.

En sus origenes, el neo-escolasticismo se ocupd principalmente
de los problemas de la historia de la filosofia, pues lo que le
interesaba de manera inmediata era poner otra vez de relieve el
valor del pensamiento de los antiguos filésofos. Desde este punto
de vista son dignos de menci6n, por la importancia de sus apor-
taciones, los trabajos de Georg von Hertling (1843-1919), del
cardenal Mercier (1851-1926), de Clemens Baeumker (1853-
1924), de Adolf Dyroff (1866-1943), de Josef Geyser (1869-1948)
y de Hans Meyer (nacido en 1884). De esta Escuela surgieron
posteriormente numerosos estudios sobre los diversos aspectos y
ramas de la filosofia; de ellos extraeremos solamente los que se
relacionan con la filosofia del derecho.

Para la mejor comprension de los fundamentos de esta nueva
doctrina conviene conocer, ante todo, la filosofia de los valores
que se mueve dentro de las ideas de Santo Tomis. Como los
trabajos de Engelbert Gutwenger contienen en su primera parte
una critica de la filosofia de los valores, vamos a ocuparnos de ellos
desde luego, dejando para un capitulo posterior la exposicién del
neo-escolasticismo, no obstante que esta direccién del pensamiento
principié a desenvolverse antes que la filosofia de los valores.

La critica de Gutwenger coincide con la doctrina de los valores
de Reininger y Kraft en la imposibilidad de la existencia de un
reino de los valores colocado sobre el mundo del ser; participa
asimismo del pensamiento de aquellos dos escritores respecto
de que los valores tienen sus raices en el ser; finalmente, com-
parte la tesis de que los valores no existen en si mismos y de
que no son sino una relacién con alguien o con algo.!® Pero
mientras Reininger y las sugerencias de Kraft permanecen prisio-
neras dentro del subjetivismo, Gutwenger concluye en una tesis
objetiva de los valores inspirada en el pensamiento de Aristételes
y Santo Tom4s acerca de la dindmica del ser. 2° Gutwenger, sin

19 GurweNcer, Wertphilosophie, pp. 54 y ss. y 125.
20 Constiltese Jo que dijimos en las pdginas 69 y 70.



v] EL NEO-ESCOLASTICISMO 317

embargo, no se detuvo en la consideracién empfrica de la natu-
raleza teleolégica del ser, segiin la cual cada cosa o ente parti-
cular tiende a un fin, sino que le dio un fundamento teoldgico:
Dios, al crear a las diferentes cosas y entes, les imprimié su propia
perfeccién, a fin de que cada uno, en la medida de su ser im-
perfecto y limitado, refleje la perfeccién divina. En conse-
cuencia, lo valioso es todo lo que sirve para la actualizacién de
lo que estd en potencia y para el perfeccionamiento de una

o de una cosa: “Sin la aspiracién a un fin, los valores
son absolutamente imposibles.” 22

Ahora bien, como cada valor —segiin 14 concepcién de Gut-
wenger— es un valor para alguien, “la relacién de valor es de
naturaleza causal en el sentido del perfeccionamiento de una
cosa 0 una persona”. De¢ ahf la definicién del valor propuesta
por el filésofo neo-tomista: “El valor es causalidad perfecciona-
dora.”

Gutwenger insiste en la distinciébn —que ya conocemos— entre
el valor mismo y ¢l portador de los valores: portador de valores
es aquella persona o cosa que posee alguna o algunas cualidades
valiosas. El autor que comentamos cree ademis necesario dis-
tinguir entre las ideas de los valores, como lo bueno, €l amor,
eteétera, y los valores mismos, pues aquéllas son solamente con-
ceptos abstraidos de los valores concretos. Por tanto, el error
fundamental de la teoria de los valores de Scheler y Hartmann
consiste en que estos dos pensadores hipostasiaron la idea de los
valores, convirtiéndolos en seres ideales. 24

Las consideraciones que anteceden sirven a Gutwenger para
fundamentar no solamente la ética, de la que no podemos ocu-
parnos, sino también la filosofia del derecho: su punto de partida
consiste en que la naturaleza del hombre, individual y concreta,
“estd rodeada por una red de relaciones, cuyos hilos parten de
ella para regresar nuevamente al hombre”. Pero este hombre,
centro de partida de todos los hilos, aspira, no a una sociedad
cualquiera, sino a una sociedad en la que reine el orden y exista
una autoridad; la sociedad, por su parte, tiene como finalidad
“asegurar y fomentar el bienestar general”. El hombre esti na-

21 Wertphilosophie, p. 89.

23 Jbidem, pp. 55 y s.

23 Ibidem, p. 70.

24 Ibidemn, pp. 55 y ss., 65-73.



318 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [sEC.

turalmente dirigido hacia una sociedad de ese tipo, pues, “como
ser personzl que es, necesita el intercambio con otras personas
y, por otra parte, es dnicamente én la sociedad donde puede
desenvolver plenamente sus facultades. Ser persona significa, con-
juntamente, poseer un ser social”. 2 De la naturaleza del hombre
—tal como ha quedado descrita— nace el deber moral de servir
a la comunidad en la medida en que ésta, a su vez, se orenta
hacia el orden general y supremo del universo. — No podemos
sino prestar nuestro asentimiento a estas precisas y claras ideas,
insuficientemente conocidas en la actualidad.

Ludwig Hinsel acepté asimismo el punto de vista del neo-
escolasticismo respecto de que el sentimiento del valor no des-
empefia ninguna funcién en el conocimiento. Piensa, no obstante,
que el hombre se colocaria en oposicién a aquello que conocemos
por medio de la razén como “lo perfecto” o “lo conforme a la
naturaleza”, si nuestro sentimiento del valor no lo confirma.*®

§ 6. La transformacién de la imagen cientifica del universo

Bibliografia: Geicer, Die philosophische Bedeutung der Relativi-
titstheorie (1921). — Pranck, Sinn und Grenzen der exakten Wis-
senschaften (2% edicién, 1947). — H. HarrMmanN, Die philosophi-
schen Grundlagen der Naturwissenschaften (1948). — Jorpan, Die
Physik des 20. Jahrhunderts (8% edicién, 1949). — Grasst y Uex-
xtLL, Wirklichkeit als Geheimnis und Auftrag (1951). — Dessaueg,
Religion im Lichte der heutigen Naturwissenschaft (3% edicifn,
1952). — BarNETT, Einstein und das Universum, mit einer Ein-
leitung von Albert Einstein (1951). — Bavink, Ergebnisse und
Probleme der Naturwissenschaften (10% edicién, 1954). — Wers-
Zicxer, Das Weltbild der Physik (6% edicién, 1954). — HEersensezc,
Das Naturbild der heutigen Physik (1955).

La Antigiiedad concibi6é al mundo como un cosmos que limitaba
y ordenaba al caos infinito y confuso. Esta concepcién de la
limitacién del universo aparece con mayor claridad atn en el
Cristianismo, pues esta corriente del pensamiento considerd al
mundo como una creacién realizada de la fada por el Dios
ctemo y todopoderoso.

28 Wertphilosophie, pp. 121-190.
26 Hinser, Wertlehre ohne Wertgefithl, en: Wissenschaft und Weltbild
(1954), vol. vm, pp. 11-133, especialmente la p. 124.



) TRANSFORMACION CIENT{FICA DEL UNIVERSO 319

En oposicién 2 aquella visién del universo, desde los primeros
afios de la Epoca Modema se difundié la conviccién de que
nuestra Tierra era solamente un punto pequefio en la inmensidad
del universo, que aparecié como lo infinito e ilimitado. Giordano
Bruno (1548-1600), en su ensayo Della causa, principio ed uno,
ensefi6 que el Universo carecia de limites; Isaac Newton (1643
1727) caracterizd al espacio césmico como el 6rgano sensorial
de Dios (sensorium Dei); segin Baruch Spinoza la infinitud de
la extensién es uno de los atributos de la naturaleza divina. Si
unimos ahora esta doctrina de la infinitud del universo con la
idea de la eternidad de la materia, nos encontraremos con el cuadro
mecinico del mundo de la Epoca Modema, cuya base es la tesis
de que los 4tomos, inmodificables, actdan en el espacio infinito
mediante presiones y contrapresiones los unos sobre los otros.

El cuadro del universo creado por la Edad Moderna se vio
nuevamente sacudido por la fisica atémica con la demostracién
de que los dtomos no son irreductibles, pues se componen de
corpusculos u ondas (electrones) cargados de electricidad que
giran alrededor del campo magnético del niicleo atémico. De esta
demostracién dedujo la fisica nueva la conclusién de que no
solamente el macrocosmos, sino también el microcosmos esti en
un movimiento y en una transformacién constantes; y como el
nicleo atémico es también transformable, resulta que no existe
ninguna base inmodificable en el Universo. Emesto Grassi llegé
a las siguientes conclusiones: “Desde los primeros afios del siglo
xx, €l universo, en su totalidad, se reduce a contenidos mate-
miticos o, por lo menos, sélo puede describirse por medio de
ellos. Se trata de un acontecimiento decisivo: empiricamente, la
materia yace en la forma en que es percibida por los 6rganos de
los sentidos humanos; estos érganos permanecen siempre idén-
ticos en el instrumental de la observacién, pero el hombre nada
puede lograr en sus investigaciones sin la ayuda de la técnica.
De esta manera, el mundo del fisico se aparta necesariamente
cada vez mis del mundo empirico de los hombres: hace apenas
unos cientos de afios se contemplaba la puesta del Sol como un
fenémeno real; llegé el dia en que se demostré que esa supuesta
realidad era una simple alucinacién, lo que a su vez produjo el
efecto de que perdiéramos la fe en nuestros sentidos; y hemos ido
tan lejos, que hoy dia consideramos que el mundo percibido por los
sentidos es un mar de alucinaciones. Una tras otra han sido des-



320 FUNDAMENTOS DEL DERECHO ACTUAL [sEC.

garradas las cortinas de la realidad; aparentemente hemos llegado
a la dltima de todas: detris de ella contemplamos a las sombras
de los clectrones como espectros que se asoman a miramos y a
los que apenas si podemos concebir. La recta razén posee hoy dia
la dltima palabra: el mundo pasa de la apariencia sensible a lo
més profundo del pensamiento.” 2 Por tanto, mientras més hon-
damente penetramos en el secreto de la naturaleza, mis ripida-
mente se¢ ecscapa ésta a nuestra percepcién: lo que ahora tene
mos sobre nuestras manos son férmulas matemditicas; mediante
ellas sabemos cémo se comportan las cosas, pero no sabemos lo
que son.

Con estas ideas, la fisica atémica hizo saltar aquella concep-
cién mecanicista del universo, que pretendié explicar el proceso
de la maturaleza por la visidn que proporciona la experiencia
simple (materia, presiones y contrapresiones).

La nueva fisica, que hizo su aparicién en el afio de 1900 con
la teorfa cudntica de Max Planck, fue ampliada y profundizada
considerablemente por la teorfa de Ia relatividad de Albert Eins-
tein (1879-1955). El célebre hombre de ciencia aporté la demos-
tracién de que no existe el espacio en si mismo, ya que el uni-
verso todo se encuentra en constante movimiento; el espacio es
¢l orden y las relaciones que se dan entre las cosas, de tal manera
que independientemente de ellas es la nada. Juntamente con la
idea de un espacio absoluto, Einstein rechazé también la idea
de un tiempo absoluto, reduciéndolo asimismo a un orden po-
sible; pero en tanto ¢l espacio es un sistema ordenado de cosas,
el tiempo lo es de acontecimientos. De ahi que no exista un
‘hoy’, ni un ‘ayer’, ni un ‘mafiana’, sin la relacién con un sistema
ordenado de acontecimientos. Y como cada realidad material
existe en el tiempo y en el espacio, €l mundo constituye un
continuo-tiempo-espacio cuadrimensional, de tal manera que el
tiempo y el espacio no son dimensiones separadas, sino insepa-
rables, tanto uno de otro, cuanto de la materia.

Einstein concibi6 originariamente un universo estitico; pero
algunas investigaciones posteriores han demostrado que el egpacio
universal se extiende con velocidad-luz. De ahf que si se analiza
retrospectivamente su desenvolvimiento se llegue a la conclusién
de que en sus origenes, el universo debe haber sido muy pequefio.

27 Hursawexne, Das Naturbild der hsutigen Physik, pp. 137 y ss.



v] TRANSFORMACION GCIENT{FICA DEL UNIVERSO 321

La doctrina propuesta por Ernest Rutherford sobre la destruc-
cién radioactiva estd vinculada estrechamente con el pensamiento
de Einstein: dicha doctrina ensefia que no existe ningin cuerpo
en el espacio universal cuya duracién exceda a diez mil millones
de afios. Por tanto, y si se acepta con Einstein que el tiempo
existe solamente con la materia, se alcanza la conclusién de que
el cosmos tiene una historia que puede seguirse retrospectiva-
mente hasta su origen.

Las investigaciones de la nueva fisica no constituyen, sin em-
bargo, ]a prueba del surgimiento del mundo de la nada, ya que
no destruyen la hipétesis de una materia originaria yacente, que
seria ¢l germen de la materia actualmente existente. Pero esas
investigaciones si nos indican que la idea de la creacién del mun-
do no es incompatible con €l conocimiento cientifico de la
naturaleza, 28

A lo expuesto debe agregarse que las relaciones de la natu-
raleza material —cuya esencia nos es desconocida— se rigen
por principios matemdticos. Esta afirmaciénn queda confirmada
no solamente por la posibilidad —ya conocida desde el principio
de la Epoca Moderna— de explicar determinados fendémenos de
la naturaleza por férmulas matematicas, sino y sobre todo porque
Einstein ha logrado, mediante la resolucién de ciertas ecuacio-
nes, descubrir algunas leyes de la naturaleza, anteriormente des-
conocidas, y predecir el curso de determinados acontecimientos.

Las investigaciones y comprobaciones de Einstein prueban,
a su vez, que los principios de la naturaleza, que conocemos por
conducto de nuestro intelecto, son ellos mismos principios del
intelecto. Ahora bien, la concordancia entre el espiritu que bulle
en la naturaleza y nuestro espiritu puede énicamente explicarse
si admitimos que uno y otro tienen su origen en un espiritu
divino y que es de éste de donde deriva su existencia.

=8 Consuiltese ¢l discurso La prueba de la existencia de Dios a lu luz de
la moderna ciencia de la naturaleza, pronunciado el 22 de moviembre dc
1951 por el papa Pio XII ante la Academia Pontificia de Ciencias.



