XXVIl. LA DEDUCCION DEL DERECHO NATURAL
DE LA ESENCIA DEL HOMBRE

§ 1. Los fundamentos antropoldgicos

DespE LA época de los sofistas, el hombre ocupa el punto central
en la problematica del derecho natural; aquellos pensadores re-
conocieron que si por derecho natural entendemos las normas
que se acomodan a la condicién biolégica-espiritual y a la natu-
raleza social del hombre, su esencia y su contenido dependen
necesariamente de la naturaleza humana; de ahi que la antro-
pologia constituya a partir de los sofistas la base del derecho
natural.

Pero como en el devenir histérico se han propuesto diversas
imigenes del hombre, resulta claro que pueden existir otras
tantas doctrinas sobre el derecho natural: asi, a ejemplo, quie
nes juzguen al hombre un animal altamente desarrollado, re-
ducirdn el derecho a la simple categoria de una técnica social
destinada a mostramos la manera de fomentar ciertos impulsos
humanos y a dominar o hacer inofensivos otros; de la misma
manera, €l escritor que liegue a la conclusién de que el hombre
es sblo un ser social, negard la existencia de un derecho de
libertad frente a la comunidad.

Si aceptamos que toda doctrina del derecho natural descansa
cn una determinada concepcién antropolégica, tendremos que
convenir que para refutarla habrd que demostrar la falsedad de
su base: asi, a ejemplo, la zoologia contemporinea ha demos-
trado que el hombre se difcrencia de los animales por cuanto
éstos estin sujetos a una misma conducta durante toda su vida,
pre-determinada por la herencia, en tanto el hombre, “desde las
etapas primitivas del paleolitico”, posee la facultad de ampliar
constantemente sus métodos y acciones y de resolver preguntas no



364 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

contestadas en el pasado.! Somiticamente, ¢l hombre es un
“ente deficiente” (Gehlen), pues estd insuficientemente dotado
de instintos y defensas naturales, pero, en cambio, posee la
facultad de adoptar una postura frente a su medio ambiente y
aun de modificarlo. Sin duda, el hombre estd empotrado dentro
de un cierto ambiente, pero puede rebelarse contra él en una
accién creadora. De ahi que entre el animal y el hombre exista
un hiato irracional que envuelve el devenir del hombre con un
velo misterioso, no obstante que desde el punto de vista somitico
estd emparentado con las especies superiores. 2 La etnologia agrega
a las reflexiones anteriores la prueba de que aun en los hallazgos
relacionados con ¢l hombre prehistérico, siempre se han en-
contrado utensilios que a su vez demuestran que el ser humano,
desde sus més remotos origenes, ha sido un homo faber. La antro-
pologia filoséfica ha dado todavia un paso més cuando nos dice
que las fuerzas del espiritu no pueden ser desprendidas de las
leyes de la naturaleza.? A esto debe agregarse que el hombre
posec una conciencia del valor y un sentimiento de responsabi-
lidad que lo diferencian clara y firmemente de los restantes
animales. No puede pucs existir duda alguna de que al hombre
le comresponden un rango y una dignidad especiales.

Pero en el interior de esta doctrina antropolégica del derecho
natural deben distinguirse dos grandes direcciones, que designa-
remos con los nombres de doctrinas teocéntrica y antropocéntrica
del derecho natural.

§ 2. La doctrina teocéntrica del derecho natural

La doctrina teocéntrica del derecho natural parte de la tesis de
que el hombre posce un sentido metafisico que le permite clevarse
sobre el conocimiento sensible del mundo y descubrir, por con-
ducto de la razén, que no ¢s un ente originario que exista por i,
sino que ha sido creado por un ente trascendente 2 nuestro
mundo, de quicn recibié determinadas cualidades y aptitudes.

1 Storce, Zoologische Grundlagen der Soziologie, en: Osterreichische
Zgitachrift fir Sffentliches Recht (1951), vol. m1, pp. 358 y ss

2 Pressner, Die Stufen des Orgnnadwn und der Mensch (1928) —
GeuLen, Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Weit (1950).

3 Soxmsart, Vom Menschen (1938). Consiltese la literatura contenida
en e libro de Sombart. — Drmrr, Theoretische Anthropologie (1950).



v] DOCTRINA TEOCENTRICA DEL DERECHO NATURAL 365

En su libro Order and history, * Eric Voegelin ha demostrado
que desde la Antigiiedad, Parménides, Hericlito y Platén defen-
dieron la concepcién teocéntrica del hombre. De la ensefianza
de estos pensadores se desprende —en opinién de Voegelin—
que el hombre no se concibe a si mismo como un simple ente
inmanente a este mundo, sino que se sabe capaz de elevarse
sobre la realidad sensible y penetrar en el mundo de la trascen-
dencia.

Por otra parte, el hombre reconoce simultineamente que no
es ¢l Gnico de su especie, ya que junto a él existen otros entes
que, al igual que él, se encuentran ordenados inmediata y direc-
tamente al ser divino; de ahi que en virtud de esta ordenacién
comin de todos los hombres a la divinidad nazca una comunidad
que los abarca a todos. Una vieja frase acufié claramente este
pensamiento: “Coniunctio hominum cum Deo est coniunctio
hominum inter sese.” Finalmente, el hombre s¢ da cuenta de que
la naturaleza irracional estd ordenada a él, pues puede, mediante
el conocimiento de las leyes naturales, servirse de ella.

Si se analizan detenidamente estas tres ordenaciones del ser,
se encontrard que en ellas se da el fundamento ontolégico del
derecho natural: del hecho de la creacién del hombre se deduce
su incondicional subordinacién al ser divino; de la circunstancia
de que todos los hombres sean hijos de Dios, se desprende el
deber del respeto mutuo; y en la ordenacién de la natumaleza
irracional al hombre se funda el derecho de la persona humana
para hacer de ella su servidora.

La contemplacién de la persona humana nos revela que el
hombre no es Gnicamente miembro de una comunidad universal,
sino que tiene que formar parte de comunidades menores,® ya
que sin ellas no podria desenvolver su naturaleza biolégica y
espiritual: asf, a ejemplo, €l nifio necesita de la familia para
recibir su indispensable educacién. Ademéds de la familia, el
hombre tiene necesidad de una comunidad formada de muchas
familias, Gnica que puede protegerle contra una multitud de
peligros y proporcionarle las oportunidades adecuadas para el
desenvolvimiento de sus aptitudes; a esta comunidad es a la que

4 VoeceLiN, Order and history (1957), tomos 1 y nu.
8 Siempre que empleemos el término ‘comunidad’, debe cntendcrse que
nos referimos al Estado o a2 otra sociedad terrestre,



366 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

damos el nombre de “Estado”. En el curso de la historia, el
Estado ha dejado de ser una comunidad autdrquica, consecuencia
ineludible de que la satisfaccién de muchas necesidades de los
hombres sélo pueda lograrse a través del intercambio universal
de los bienes culturales. Para decirlo en otras palabras, la natu-
raleza social del hombre ha provocado una gran transformacién:
la superacién de las comunidades estatales por la comunidad
internacional.

Si pues la existencia de estas comunidades es una exigencia
de la naturaleza social del hombre, resulta que ademis de las
relaciones que se establecen de persona a persona, tienen que
formarse otras entre los hombres y la comunidad, y entre ésta
y sus miembros. A estos tres tipos de relaciones estin necesaria-
mente vinculados aquellos derechos y obligaciones sin los cuales
no seria posible una vida pacifica entre los hombres. Mis ade-
lante volveremos sobre esta cuestibn, pues —segin expondremos
detalladamente— se puede llegar a la solucién apuntada aun sin
recurrir a la metafisica.

Pero el hombre no es Gnicamente un ser social, sino que es
ante todo un ente independiente y responsable, que mediante
su razén y su conciencia estd ordenado directamente a Dios.
Sin duda —segiin hemos expresado— necesita de la sociedad y
de su ayuda para realizar sus fines; de ahi que corresponda a la
naturaleza humana actuar como miembro activo de la comu-
nidad y obedecer sus mandamientos legitimos. Pero el hombre
no desaparece en la sociedad, mis bien se eleva sobre ella en su
caricter de persona ética; por tanto, su obediencia a la sociedad
no puede ser absoluta o incondicionada: el deber de obediencia
cesa cuando la sociedad es infiel a su finalidad, cuando contrarfa
el réos del hombre o le impide conducir una existencia de
acuerdo con su dignidad. En consecuencia, ninguna persona pue-
de estar moralmente obligada a cumplir una orden que le imponga
l2 ejecucién de un acto contrario a la moral; en contra de estos
mandamientos no solamente existe un derecho de resistencia, sino
—tal como lo expres6 Platén en Las leyes— un deber de resistencia.

El hombre, mediante el conocimiento de su propia naturaleza,
sabe que est4d encuadrado en un orden objetivo del ser que le
orienta hacia determinados fines, o dicho en otros témminos, los
fines humanos brotan de la naturaleza misma del hombre y s¢
traducen, tanto para los individuos cuanto para sus comunidades,



v] DOCTRINA ANTROPOCENTRICA DEL DERECHO NATURAL 367

en normas objetivas que otorgan derechos ¢ imponen deberes.
La ontologia del hombre nos demuestra asi que no posee un “ser
neutral” que pueda proponerse una finalidad cualquiera; por el
contrario, su naturaleza biolégica-espiritual le ordena hacia deter-
minados fines, a los que debe aspirar si quiere desamrollar sus
aptitudes y lograr el perfeccionamiento de su personalidad.

De esta doble naturaleza del hombre, individual y social, se
deduce que las normas del derecho natural y del derecho positivo
que regulan la vida comunitaria constituyen tdnicamente el es-
calén inferior del mundo ético, y que su misién consiste en
procurar aquellas condiciones sociales indispensables para que el
hombre desenvuelva su personalidad y conduzca una existencia
conforme con la dignidad que le corresponde.

§ 3. La doctrina antropocéntrica del derecho natural

Como el derecho natural —segtin acabamos de explicar— es un
haz de normas al servicio del orden ético universal, la concepcién
antropocéntrica del derecho natural, en 1a medida en que reconoce
la doble naturaleza del hombre, individual y social, e indepen-
dientemente de su afirmacién de que el problema metafisico es
cientificamente insoluble, por cuyo motivo la creencia es un
asunto individual, puede alcanzar los mismos resultados que la
doctrina teocéntrica. Esta conclusién se explica porque, si bien
las dos corrientes difieren en cuanto al fin supremo del hombre,
coinciden en la idea de que la sociedad es sélo un medio que
permite crear las condiciones sociales necesarias para que el
hombre pueda conducir una existencia digna.

La diferencia entre las dos posturas determina no obstante
que su moral sea asimismo diferente, pues el contenido de la
ética depende directamente de los fines supremos del hombre.
Sin embargo, dentro del temreno de la filosofia del derecho
existe una extensa posibilidad de entendimiento para las dos ten-
dencias: en efecto, el objeto de la filosofia del derecho estd
constituido por aquellas relaciones sociales que permiten sefialar
a cada persona una esfera de accién dentro de la que pueda
obrar de acuerdo con su propia y libre determinacién moral. San
Agustin (ver p. 108) sostuvo —en relaciébn con este tema— que
los hijos de Dios y los hijos de la tierra, a pesar de la funda-
mental diferencia de sus concepciones filoséficas, estin no obs-



368 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEc.

tante unidos en la Ciudad terrestre por aquellas normas que
regulan lo temporal necesario. Con este pensamiento, el obispo
de Hipona sefialé claramente, para todas las sociedades, aun
para las formadas por cindadanos que profesan concepciones
filoséficas distintas, no sélo el signiﬁcado del derecho estatal,
sino también el de la ley juridica natural que lo comprende. Mil
cien afios después, el derecho natural desempefié una funcién
semejante 2 la que le asign6é San Agustin en la doctrina del dere-
cho internacional de Vitoria (ver pp. 146 y ss.), pues en su tiempo
la comunidad de los Estados europeos principiaba a extenderse
a ciertos pueblos paganos. Desde esa época, el significado pric-
tico del derecho natural se ha ampliado constantemente: el
Estado secular ha devenido una comunidad pluralista que engloba
numerosas y distintas concepciones del mundo. Una comunidad
as{ necesitaba una base vdlorativa comin, que no pudo ser otra
que ¢l derecho natural. ¢

Pero cualquiera que sea el parecido que pueda existir en el
contenido de las concepciones teocéntrica y antropocéntrica, existe
entre ellas una diferencia filoséfica fundamental: el fundamento
de 1a filosofia del derecho tiene que ser el reconocimiento de la
dignidad de la persona humana; este fundamento adquiere un
valor absoluto cuando la filosofia del derecho descansa sobre una
base metafisica, en tanto la filosofia empirica no puede propor-
cionar sino una base hipotética, insuficiente para asegurar la
dignidad de la persona.” En relacidn con este tema, queremos
ante todo referimos a la ya expuesta teoria de los valores de
Victor Kraft: este ilustre escritor tomé como punto de partida
de su doctrina a la organizacién natural de los hombres y sus
necesidades, afirmando la posibilidad de desprender de ella al
derecho natural; pero inmediatamente después hizo notar que
¢l sistema de valores que puede alcanzarse es meramente hipo-
tético, ya que tinicamente vale si presuponemos como valiosa la

8 Compérese ¢l discurso del Papa Pio XII, del 13 de octubre de 1955,
pronunciado ante los miembros del Centro ltaliano di Studi per la Ricon-
ciliazione Internazionale (Herder-Correspondenz, 1955, pp. 126-134): “La
base para cuzlquier accién pacifica es el reconocimiento de la existencia
de una ley natural comtn a todos los pueblos y naciones, de la que brotan
los lincamicntos generales del ser, del obrar y del deber ser.”

TFaepe CasTeerc, en su libro critico Problems of legal philosophy,

(3* edicitn, 1957), resalta también la necesidad de una fundamentaudn me-
tafisica del derecho.



v] DERECHO NATURAL PRIMARIO Y SECUNDARIO 369

aspiracién a una vida humana plena. Pero si se acepta como
valiosa esta aspiracion —como no puede ser menos— se tiene que
concluir que 1a vida en sociedad es un impemativo, pues Gnica-
mente en ella encuentra ¢l hombre la seguridad de la conserva-
cién, proteccién y desarrollo de su vida. Continuando por este
camino obscrvamos que ¢l reconocimiento del valor ‘sociedad’
exige, a su vez, el reconocimiento de determinados valores, de
aquellos que estin unidos necesariamente a ella: asi, ninguna
sociedad podria subsistir sin la existencia de una autoridad polf-
tica. Y si se admite la necesidad del poder se tendrd también
que aceptar la exigencia de ciertos deberes de los ciudadanos
hacia la comunidad ¢, inversamente, de ésta para aquéllos: ellos
ordenan lo que necesariamente deberd hacerse o evitarse para
lograr el mantenimiento de la vida social. A estos deberes per-
tenecen, en primer término, el respeto mutuo y la obligacién
de no tocar los bienes ajenos, pues ninguna sociedad podrfa
existir sin 1a aceptacién de esos dos principios fundamentales.
De la misma necesidad de vivicr en sociedad se desprende el
deber de prestar 2 la comunidad los servicios requeridos para
el cumplimiento de los fines sociales, ast como también el deber
del poder piblico de adoptar las disposiciones que sirvan a la
realizacién del bien comin: el deber del poder piblico no es
solamente el aseguramiento del orden pdblico, sino, ademis, el
fomento de la instruccidén piblica, de las ciencias y del arte, y
€l enorme campo de los derechos sociales — segin veremos en
un pdmafo posterior (ver pp. 389 y ss.). Desde la época de Auis-
tételes, los deberes sociales de la comunidad han sido englobados
dentro de la expresién “fomento del bien comin”, en tanto los
relativos a la dignidad de la persona humana, constitutivos de
los derechos individuales, son designados con el nombre de “de
rechos del hombre”. Como estos dos conceptos son aspectos
centrales de toda filosofia del derecho, habremos de ocuparnos
de ellos detenidamente (ver pp. 375 y ss.).

§ 4. Derecho natural primario y secundario

Si se acepta Ia idea de que la ley juridica natural fluye de la
naturaleza humana, se tendrd asimismo que admitir que tnica-
mente aquellas normas que correspondan a la esencia de lo
humano, a esos elementos de la persona que permanecen idén-



370 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL TOMBRE (sEC.

ticos en el devenir de 1a historia, pueden tener un valor universal
para todos los tiempos y pueblos. Mas la verdad es que esta
esencia inmutable de lo humano se presupone siempre que se
define al hombre como un ente social provisto de razén y vo-
luntad, pues dentro de este concepto estin incluidos todos aque-
llos caracteres que a través de los tiempos y de los pueblos
distinguen a los hombres de los restantes seres vivos.

El hombre, por lo demds, no sélo posee esta naturaleza uni-
versal; también es un ser individual y concreto, miembro, por
cierto tiempo, de un pueblo y de una cultura determinados.
Y la historia nos ensefia que en su devenir permanente no sélo
se transforman las relaciones sociales, sino aun los mismos hom-
bres: ® asi, los pueblos primitivos se convirtieron lentamente en
pueblos cultos. De ahi que la ley natural —si ha de constituir
un orden adecuado y efectivo para los hombres— tenga nece
sariamente que considerar las diferencias que se produzcan en
el correr de la historia.

Ahora bien, como el hombre, no obstante ser un ente histérico,
es una manifestacién individual y particular de la naturaleza
humana universal, en la ley juridica natural deberin existir una
parte inmutable y otra mudable, que se pueden designar con los
nombres de derecho natural primario y secundario. Estos dos
términos no coinciden, sin embargo, con el significado que tu-
vieron originariamente, pues es bien sabido que en el pasado se
usaron para distinguir al derecho natural anterior y posterior al
pecado original. Ya en la mis antigua doctrina cristiana se en-
cuentran diversas referencias a esta dindmica del derecho natural
(ver p. 113), pero la nueva escoldstica dio nuevo impulso a estas
ideas, desarrollindolas y haciéndolas fructificar —segGn tuvimos
oportunidad de relevar en los trabajos de Fuchs y Messner—;
es no obstante en varias expresiones de los Wltimos papas —segiin
expondremos en los parrafos sucesivos-- donde se encuentran las
mejores sugerencias para el desenvolvimiento de la idea dinimica
del derecho natural.

(Cuiles son esos principios inmutables del derecho natural,
fundamento de todas las restantes normas juridicas naturales?
A fin de poder responder a esta pregunta conviene hacer notar,

SEn el mismo sentido Sanro Tomis pe AguiNo, Summa theologica,
II, u, questio 57: “Natura autem hominis est mutabilis.”



v] DERECHO NATURAL PRIMARIO Y SECUNDARIO 371

ante todo, que el derecho natural, en sentido objetivo, no engloba
la totalidad de las normas sociales, sino Gnicamente aquellas que,
a la vez que imponen deberes, constituyen el fundamento de los
derechos subjetivos (ver p. 395). En consecuencia, nuestra pre-
gunta no se refiere, por ahora, a los principios fundamentales
del orden ético universal,® sino exclusivamente a los que se
conocen con el nombre de “ley juridica natural”.

En la respuesta a nuestra pregunta habrd que considerar que
las relaciones sociales son de tres especies: de los miembros de
la comunidad entre sf, de los cindadanos y la autoridad piblica,
y de ésta con los miembros de la comunidad. Por tanto, la ley
natural debe tener su base en otros tantos principios; y en efecto,
el primero de ellos impone a los hombres el deber de respetarse
mutuamente como personas y de no dafiar a los derechos vin-
culados a la naturaleza humana o adquiridos conforme al orden
juridico de la comunidad; este primer principio no se limita a
la inviolabilidad de la vida, del cuerpo y del honor de las per-
sonas, sino que se extiende a la garantia de la familia y de I
propiedad; a lo expuesto debe agregarse que el reconocimiento
de los derechos derivados de este primer principio supone en la
persona la facultad de rechazar cualquier ataque que se enderecc
en su contra. El segundo de los principios obliga a los miembros
de la comunidad a obedecer los mandamientos legitimos de la
autoridad y a proporcionarle los servicios indispensables para la
subsistencia del grupo. Por iltimo, el tercero obliga a la autoridad
pablica a adoptar las medidas conducentes a la realizacién del
bien comin; a ellas pertenccen: el establecimiento y conserva-
cién de la paz y del orden, la proteccién de los ciudadanos y de
sus bienes, el fomento de sus fines existenciales y la solucién
de los conflictos de intereses. Los deberes de la autoridad se
pueden articular en dos grandes grupos —de los que posterior-
mente habremos de ocupamos en detalle—; el primero com-
prende la proteccién de los derechos del hombre y el segundo
tiene como materia la ayuda que ha de impartirse a los ciuda-
danos para la realizacién de sus fines existenciales. El
se identifica con el principio fundamental del fomento al bien
comin (bonum commune), siempre que con esta denominacién
se quiera significar “la procuracién permanente de todas aquellas

® Véase Ia distincion entre derecho y moral (pp. 397 y 398).



372 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

condiciones necesarias para que la totalidad de los ciudadanos
puedan satisfacer sus necesidades, desarrollar sus aptitudes y
cumplir sus fines”.* En este punto de nuestra exposicién con-
vienc insistir en que todos los deberes de la autoridad piiblica
persiguen una misma finalidad, que no es otra sino servir al rdos
del hombre, pues “el punto de partida y el objetivo esencial de
la vida comunitaria estin constituidos por la conservacién, el
desarrollo y el perfeccionamiento de la persona humana... En
consecuencia, el orden juridico de la vida social, en sus principios
basicos, estd mds alli de todo ataque: se le puede negar, des-
preciar o violar, pero no se puede suprimir jamis, de manera
absoluta, su efectividad juridica. Sin duda, las condiciones de
vida cambian con el transcurso de los afios, pero nunca podrd
existir un espacio vacio absoluto entre el derecho cuyo orden
ha sido roto y el nuevo derecho que estd por crearse, entre la
antigua constitucién y sus autoridades y la hora del nacimiento
del orden nuevo. A través de todos los cambios y transforma-
ciones, el fin supremo de la vida social permanece siempre idén-
tico: desenvolvimiento de los valores de la persona humana,
concebida como imagen de Dios”. 1! Este nicleo humano inmu-
table constituye el fundamento ontolégico del derecho natural. 2

Sin embargo y no obstante que en esencia el hombre permanece
siempre idéntico a si mismo, la historia del derecho muestra
“que la transformacién de las condiciones econémicas, sociales
y frecuentemente politicas, exige formas nuevas de los postulados
del derecho natural, si bien en medio de todas estas transfor-
maciones retornan una y otra vez las exigencias fundamentales
de la naturaleza del hombre”.* Asi, a ejemplo, el concepto
jusnaturalista de la propiedad es inmutable, pero puede y debe
adecuarse a las varias exigencias de la vida econémica. * También

10 Pio X1I, en el sermém radiado ¢] 24 de diciembre de 1942, Consil-
tese asimismo Fomstar, Friede und Gemeinschaft (1949), p. 259.

11 En este sentido Pio XII, en o sermén citado.

12 Pio XII, en su discurso al Congreso Intermacional de Derecho Inter-
nacional, pronunciado e 3 de octubre de 1953: Acta Apostolice Sedis
(1953), xxxv, § 15, pp. 730-744.

13 Pio XII, en su discurso de I3 de octubre de 1955, pronunciado ante
los miembros del Centro Italiano di Studi per la Riconciliazione Interna-
zionale (Herder-Correspondenz, 1956, pp. 126 y ss.).

1t Enciclica Quadragesimo anno, § 49.



v] DERECHO NATURAL PRIMARIO Y SECUNDARIO 373

las intervenciones del poder péblico en la propiedad privada
dependen —desde el punto de vista del derecho natural— de las
condiciones econémicas. En la enciclica Quadragesimo anno,
pirrafo 114, se hace notar que “con razén se pretende que se
rescrven a la potestad piblica ciertos géneros de bienes que
comportan consigo una tal preponderancia, que no pueden de-
jarse en manos de particulares sin peligro para el Estado”. El
Estado mismo puede cambiar la forma de su organizacién: la
inmutabilidad corresponde tnicamente al principio relativo 2 la
existencia de una autoridad efectiva, capaz y dispuesta a procurar
el bien comtén en armonia con la dignidad de la persona hu-
mana. 1 Mis ain, el principio fundamental de la proteccién y
respeto a la dignidad de la persona humana puede ser actuali-
zado en formas varias, segin los distintos grados de desenvolvi-
miento de la cultura de los hombres: ** en determinadas cir-
cunstancias, cuando las relaciones sociales son sencillas, puede
ser suficiente que el gobernante esté asistido por el consejo de
los mds caracterizados ciudadanos, en tanto en e} Estado modemo
parece necesaria la fijacién constitucional de los derechos fun-
damentales y la creacién de tribunales independientes para su
mayor seguridad.

El derecho natural primario no solamente resulta desarrollado
por el derecho positivo —segiin posteriormente veremos— sino
que, aun antes de cualquier positivizacién, es concretizado por

el derecho natural secundario mediante la aplicacion de sus

18 Letm XIII, en el mensaje radiado €] 20 de junio de 1888, Libertes
prestantissimum, y Plo XII, en ¢ sermén radiado ¢l 24 de diciembre de
1944, -—Fonmn, Friede und Gemeinscheft (1949), p. 397: “El Estado
democritico, sea monarquia o repiblica, necesita estar dotado, igual que
las restantes formas de gobierno, de una auténtiea y cfectiva autoridad. El
orden incondicdionalmente vilido para los mundos del ser y de los fines, que
legitima al hombre como persona autémoma, quicre decir, como portedor
de deberes y derechos inviolables y como origen y fin de la vida social, se
exhendehmb:&alEst-do conoebndomohmmdiblesouedad
dotada de autoridad, sin la que no podria ni subsistir, ni vivir. Si los hombres,
guiados por el sentimiento de su libertad personal, qumennnegnhem—
tencia de una sutoridad superios y dotada de un poder coactivo, en ese mismo
actoentmuianhsbmmlademh’buhdyd:gnﬂad,buuquem,

1‘En ¢l mismo sentido Axtaur Kaurmann, Naturrecht und Geschicht-
lichkeit (1957), pp. 22 y ss.



374 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [seC.

principios fundamentales a las relaciones particulares de tiempo
y lugar. Por tanto, la ley juridica natural comprende, no sélo
los principios inmutables del derecho natural primario, sino,
ademis, al derecho natural secundario, que lo desarrolla y com-
plcta, adecudndolo a las diversas relaciones culturales. 7

Desde este punto de vista, conviene leer de nueva cuenta los
numerosos sistemas jusnaturalistas de los siglos xvr y xvin. Sin
duda, sus autores fracasaron en el empefio por construir sistemas
juridicos colocados sobre el tiempo y los pueblos, pues olvidaron
la relacién entre el derecho natural y la historia; pero cada uno
de esos sistemas representa un intento, mis o menos logrado,
de aplicacién de los principios supremos del derecho natural
a las nuevas condiciones creadas en la Europa central y occi-
dental después del derrumbe del orden feudal. Y de hecho,
esos sistemas —seglin generalmente se admite— proporcionaron
los fundamentos espirituales para las grandes codificaciones del
derecho privado de finales del siglo xvix y principios del xix,
en las que se procuré positivizar el derecho natural secundario
de aquellos afios.

Puesto que el derecho natural secundario esti condicionado
por las circunstancias de tiempo y lugar, se transforma necesa-
riamente cuando desaparecen y cuando hacen su aparicién nue-
vas formas de relaciones sociales. Al producirse el cambio, la
idea del derecho natural, que entra en conflicto con el derecho
positivo, adquicre una figura revolucionaria: asi, a ejemplo,
el derecho de auto-defensa de la estirpe y el de la justicia pri-
vada, que constituyeron un procedimiento de aplicacién del
derecho antes del nacimiento del Estado modemo, quedaron més
tarde superados, pues el poder piblico tomé a su cargo la ad-
ministracién de la justicia. Aparentemente existe en estos casos
una lucha entre dos sistemas juridicos vilidos en un mismo
tiempo, pero la verdad consiste en que el derecho viejo tiene
que ceder ante las nuevas normas juridicas. 3

La sociologia del derecho es una itnportante disciplina auxiliar
de la doctrina del derecho natural, pues el contenido del de-
recho natural secundario estd determinado por los cambiantes

17 Consiltese Fucus (ver p. 341) y J. Davio, Wandslbares Naturrecht,
en: Orientierung (1956), vol. xx, N. 16, pp. 171-175.
18 Consiiltcse Femn, Die Tragik im Recht (1945).



v] LOS DERECHOS DEL HOMBRE 375

factores del mundo social. 1* Pero para poder cumplir esta fun-
cién, la sociologfa del derecho necesita desprenderse de la an-
tropologia materialista unilateral que la domina desde el siglo
pasado y penetrar en el campo de una antropologia omnicom-
preusiva.

§ 5. Los derechos del hombre

a) Sus raices filosbficas

Si partimos del dato real de que el derecho es siempre y en
todo lugar la regulacién de determinadas relaciones humanas,
para que podamos reconocerlo como derecho justo serd preciso
que satisfaga las exigencias corpéreo-espirituales y morales del
hombre. Ya en los grandes filosofos de la Antigiiedad, Platén
y Aristételes, se encuentran algunas referencias a esa idea: en
Las leyes escribi6 el fundador de la Academia que los hombres
prefieren soportar con paciencia las mayores calamidades, antes
que pertenccer a un Estado cuyas instituciones signifiquen una
degradacién moral de la persona: % Platén sostuvo que sélo son
obligatorias aquellas leyes que emanan de la razén, rectora su-
prema de la justicia (dperyj ). 2! Aristételes se ocupé miés a fondo
del problema, ensefiando que la finalidad del Estado es cuidar
del bienestar ( & &r ) de sus ciudadanos: para que el Estado
cumpla su misién en armonfa con el principio aristotélico de
la entelequia, seré indispensable que su accibn no se limite a
cuidar la vida y los bienes de sus ciudadanos, sino, ademids, a pro-
curar el desenvolvimiento de sus aptitudes naturales; en conse-
cuencia, la doctrina aristotélica contiene la idea de una medida
valorativa para juzgar al orden juridico positivo.

La filosofia estoica profundizé aén mis en la idea, al considerar
al hombre como un ente que participa, por medio de su razén,
en el Adyos universal. Para la Stoa, el hombre, sin duda alguna
miembro de una comunidad politica que constituye su patria,
es asimismo miembro del reino universal de la razén. Séneca
acufié claramente este pensamiento, cuando dijo: “Duas res pu-

blicas animo complectamur, alteram magnam et vere publicam,

1% Constiltese Fecaner, Rechtsphilosophie (1956), pp. 130 y ss.; 265 y ss.
20 PLaTON, Las leyes, v, 15, 770.
21 ]bidem, 1, 8, 588.



376 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

qua dii atque homines continentur, in qua non ad hunc angulum
respicimus aut ad illum, sed terminos civitatis nostre cum sole
metimur; alteram cui nos adscripsit conditio nascendi.” 2

Hay no obstante una diferencia profunda entre el pensamiento
del Estagirita y la doctrina estoica: Aristételes crefa que el hom-
bre alcanzaba en la »éMs su miés alta perfeccién, de tal manera
que €l rdwos del Estado se identificaba con el de sus ciudadanos,
cn tanto los estoicos afirmaron que el rédos del hombre excedia
al del Estado, ya que la persona humana es, en su mis intima
esencia y por encima de su pertenencia a una w=déAs, miembro
de un reino superior.

El pensamiento de la unidad universal de los hombres, que
en la Stoa fue solamente una idea precursora, adquirié en el
Cristianismo una realidad concreta, pues la Iglesia Catélica con-
trapuso a la pluralidad de los Estados la unidad de la Iglesia
Universal, 1a que si bien es cierto que vive en la tierra, tiene
no obstante un fundamento trascendente. Esta nueva concepcién
de la Iglesia produjo un cambio radical en la realidad politica,
ya que, en tanto el Estado antiguo era, a un mismo tiempo, una
comunidad sacra, 2 el nuevo Estado se convirtié en una organi-
zacién terrestre temporal, cuyo poder quedé limitado por la
Iglesia. Ademis, el hombre dej6 de ser un simple ciudadano del
Estado, elevindose a la categoria de un peregrino del reino de
Dios en la tierma: el hombre, miembro del reino de Dios, posee
una especial dignidad, sefialada ya por Gregorio de Nysé y ex-
presada posteriormente en la Oracién de la Noche Buena, # que
fue incluida en la mis antigua coleccién de plegarias de la
Iglesia Occidental, en la llamada Sacramentarium Leonignum;
la misma idea fue finalmente adoptada para el Ordo miss®, en
la oratio que se pronuncia después del ofertorio, que principia
con las siguientes palabras: “Deus, qui humanz substantie . ..
dignitatem mirabiliter condidisti et mirabilius reformasti...”

Del principio de la “dignidad humana” se desprenden algunas
consecuencias juridicas importantes: si el hombre pertenece al
reino de Dios, resulta evidente que posee determinados derechos
de los que no puede ser despojado por ninguna comunidad te-

22 Sénxca, Ad Serenum de otio, cap. 31.

28 Fuster. DE Courances, La Cité antique.

24 JuncMaNN, Missarum sollemnia (1949}, vol. 1, pp. 74 y ss. — Con-
siltese también DUniNG, Imago (1952), pp. 126 y 167.



v] LOS DERECHOS DEL HOMBRE 37

rrestre. En esta idea se encuentran, a mi entender, las raices de
la doctrina que afirma la existencia de derechos humanos in-
condicionados e inviolables; esos derechos no podrian existir si
el orden juridico del Estado no estuviera limitado por un orden
suprapositivo; si, por el contrario, se considera a los Estados
particulares 0 a la misma comunidad internacional como el orden
juridico supremo, los derechos humanos serin mis o menos
dificiles de modificar, pero nunca se podri hablar de derechos
humanos inviolables.

Para precisar y aclarar el alcance de la cuestién propuesta con-
viene recordar la meodificacién que introdujo Santo Tomds en
la filosofia social del Estagirita: si bien es verdad que el Doctor
Angélico adoptd las doctrinas aristotélicas de la naturaleza social
del hombre y del primado # del bonum commune sobre el bonum
privatum, por cuya razén este ultimo debe ceder, en términos
genenales, delante de aquél, Santo Tomiés limité el significado
de esta supremacia mediante la férmula: “Si accipistur utrumgque
in eodem genere.” * La idea aristotélica, modificada por el teb-
logo medieval, se expresa en la frase: “Bonum commune potius
est bono privato si sit eiusdem generis. Sed potest esse bonum
privatum sit melius secundum suum genus.” 27 En consecuencia,
la supremacia del bien comin sobre el bien particular sélo sub-
siste cuando se trata de bienes de una misma naturaleza,
la subordinacién del bien particular al bien del Estado des-
aparece en el caso de los valores espirituales que necesariamente
se refieren a un ente dotado de espiritu y que, por tanto, no
corresponden ni pueden corresponder a una asociacién juridica
de personas; es asi que Santo Tomdas escribié: “Bonum anims
non ordinatur ad melius bonum.” 2 Segin el pensamiento to-
mista, el hombre puede estar obligado, si concurren determinadas
circunstancias, a ofrendar su vida y sus bienes para salvar a su
patria, pero no puede ser nunca constrefiido a ejecutar una ac-
cién contraria a la moral, pues la dignidad humana es un bien
superior, que en forma alguna puede ser violado por el Estado.
El Doctor Angélico acufi6 claramente esta idea en 1a frase: “Homo

25 Santo Tomis pe Aguivo, Kommentar zur Ethik, mu, lectio 14, y x,
lectio 11.

28 Summa theologica, 1, 11, 113, ad 2.

27 Ibidem, 11, 11, 152, 4, ad 3.

28 Ibidem, 1, u, 87, 8.



378 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

non ordinatur ad communitatem politicam secundum se totum
et secundum omnia sua;” *® de esta frase se deduce, sin lugar a
duda, la negacién de todas las formas del totalitanismo.

En oposicién a esta concepeibn tradicional, con Maquiavelo
y Hobbes hizo su aparicién una doctrina del Estado realmente
inhumana, en la que se oscureci6é considerablemente la imagen
del hombre. Segiin el pensamiento de Maquiavelo, el hombre
es cobarde y perjuro; aun los principes mis diligentes y justos
poseen ciertos rasgos animales, pues necesitan, para gobernar, ser
conjuntamente como ¢l le6n y la zorra. Para Hobbes, los hombres
son semejantes a los lobos; de ahf que deban ser gobernados por
un poder estatal absoluto. Dentro de estas ideas no queda lugar
alguno para los derechos del hombre, pues éstos pierden todo
su sentido cuando se desconoce la dignidad de la persona hu-
mana.

La antropologfa humana encontré no obstante un nuevo sostén
en ¢l humanismo de Ia Epoca Moderna, que supo reunir diversas
manifestaciones del pensamiento de la Antigiiedad y del Cris-
tianismo: una reaccién humanista en contra de las corrientes
antihumanas a que acabamos de referimos aparecié en la doc-
trina laica del derecho natural que representan Femando Visquez
de Menchaca, Hugo Grocio, Johannes Althusius y John Locke;
todos estos pensadores reconocieron una vez mis la limitacién
del poder del Estado. Fernando Visquez de Menchaca y Samuel
Pufendorf colocaron en el centro de sus sistemas el concepto de
la dignidad humana y lo fundaron sobre las ideas de libertad e
igualdad de los derechos del hombre. Esta doctrina —segin an-
teriormente expusimos— fue transportada a la América inglesa
por John Wise (1652-1725) y sirvié de punto de apoyo al movi-
miento de independencia de las Colonias y, en unién de los
escritos de Locke y de Montesquieu, de fuente de inspiracién
de la democracia liberal norteamericana fundada en la teoria de la
divisién de los poderes piblicos. * Todavia en el afio de 1926,
el entonces presidente Coolidge, en el discurso pronunciado para
conmemorar el aniversario de la independencia, recordé la in-
fluencia de aquel pensamiento: “Los escritos politicos del profesor

29 Summa theologica, 1, 11, 21, 4, ad 3.
3 Consiltese WreirzeL, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (1951),
p- 158.



v] LOS DERECHOS DEL HOMBRE 379

de Sajonia Samuel Pufendorf mostraron al pueblo norteamericano
el camino de la libertad.” 3t

El humanismo laico fue asimismo la base de la filosofia prictica
de Kant: el pensador de Koenisberg ensefi6 a este respecto, en las
consideraciones finales de la Critica de la razén prdctica, que la
ley moral es “revelada a los hombres por un ‘ser’ que habita mas
alld del mundo de nuestros sentidos”. Ente moral, el hombre no
vive, sin embargo, encerrado en una ménada, sino sumergido en
el reino de la ética, esto es, unido a todos los seres racionales. En la
Critica de la razén pura, Kant denominé a este mundo ético
“corpus mysticum de las criaturas racionales”, 3 pero dentro de
él conserva el hombre su dignidad propia. Kant se ocup6 deteni-
damente de esta cuestién en su obra Fundamentos de una meta-
fisica de las costumbres: ®* el filésofo de Koenisberg partié del
dato de que todos los hombres son poseedores de la misma dig-
nidad, por lo que en su doctrina del derecho exigié que el orden
juridico positivo no limite la libertad de cada hombre, sino en
la medida estrictamente indispensable para asegurar la libertad
de los demds. * Con estas ideas, Kant confirmé que sélo puede
hablarse de auténticos derechos humanos fundamentales si se
admite la existencia de un ordem juridico superior al derecho
positivo, capaz de inducir al legislador a dejarse guiar en la ela-
boracién del derecho positivo por el principio de la dignidad
humana, 3

La primera estructuracién legal de los derechos del hombre
se dio en la Constitucién de Virginia de 17 de junio de 1776, asi
como en la Declaracién de Independencia de las antiguas colonias
inglesas, que sirvieron posteriormente de modelo a la Déclaration
des droits de 'homme de 26 de agosto de 1789, proyectada por
Mirabeau para Ia Francia. La declaracién francesa fue discutida
previamente en la sesién de 4 de agosto del afio de 1789, misma

31 SiesER, S. Pufendorf (1938).

32 KANT, Metodenlehre, 2% parte fundamental, 2° apartado (Vom Idedl
des hichsten Guts.)

33 Grundlegung der Metaphysik der Sitten, 2. Absch., vol. rv, pp. 293 y
297 de la edicién de Betlin (1913).

34 Die Metaphysik der Sitten. Metaphysische Anfangsgriinde der Rechis-
lehre, Einleitung in die Rechtslehre, vol. vi1, p. 31 de la edicién de Berlin
(1916). (Cassirer.)

35 Constltese también R. Mzister, Internationdlitdt, Idee und Verwir-
klichung (Publicaciones de la UNESCO).



380 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

reunién en la que se suprimieron los privilegios feudales, se de-
claré a Luis XVI “restaurador de las Libertades” y se acordé
darle las gracias y cantar un Te Deum para festejar el aconteci-
miento. Para nuestro tema es particularmente importante la De-
claracién de Independencia de Norteamérica, pues principia con
las siguientes palabras: “Tenemos como verdades evidentes que
todos los hombres han sido dotados por el Creador de ciertos
derechos inviolables . . .” 36

La circunstancia de que los derechos de libertad no se hayan
declarado sino hasta los afios finales del siglo xvmr no significa
que el orden juridico medieval no los conociera, pues puede pro-
barse que también en la Edad Media se reconoci6 su existencia; 37
si bien los derechos de libertad no se concibieron en aquel en-
tonces como limitaciones a un poder estatal absoluto, se consider6
que eran elementos integrantes de la esencia misma del derecho,
por lo que el orden estatal que no los comprendia era un poder
de hecho, nunca un orden de derecho. A lo anterior debe agre-
garse que en ¢l mundo medieval no existié6 un poder estatal om-
nipotente: el derecho positivo descansaba mds bien sobre privi-
legios y contratos, detrds de los cuales se encontraban los prin-
cipios fundamentales del orden cristiano, obligatorios, a su vez,
tanto para el papa y el emperador, cuanto para los restantes
poderes sociales. Y hay que recordar que en los afios de la Edad
Media, los papas resaltaron frecuentemente la existencia de los
derechos fundamentales derivados de la dignidad humana. ®

‘También el preimbulo de la Carta de las Naciones Unidas se
remite a la idea de la dignidad humana: los Estados miembros

36 “We hold these truths to be self-evident, that all men are created equal,
that they are endowed by their Creator with certain inalienable Rights.”

87 R. V. KeLLER, Fretheitsgarantien fiir Person und Eigentum im Mit-
telalter (1933). — Considltese ademis, Maver-MaLry, Zur Rechtsgeschichte
der Freiheitsrechte in Antike und Mittelalter, en: Osterreichische Zeitschrift
fiir offentliches Recht (1954), vol. vi, p. 399.

38 BarLADORE-PALLIERI y VISMARA, Acta pontificia juris gentium (1946),
vol. 1, pp. 167-226; ahi se encontrarin numerosas indicaciones de los papas
para la proteccidn de los judios en Iz Baja Edad Media, particularmente en
las pp. 205-221. — Constltese asimismo el mensaje radiado por Pio XII el
24 de diciembre dc 1942. El mismo papa, en su mensaje de 25 de septiembre
dc 1949, dijo que los derechos del hombre son de tal manera inviolables
que “no puede armrojarse oontra cllos en el plato de 12 balanza ninguna razém
de Estado ni tampaco la idea del bien comin™.



v] LOS DERECHOS DEL HOMBRE 381

ratificaron en él su creencia en los derechos del hombre, en la
dignidad y en el valor de la persona humana. Este mismo pen-
samiento quedd expresado con mayor claridad ain —si cabe
decirlo— en el predmbulo de la Declaracién de los derechos del
hombre votada por la Asamblea de las Naciones Unidas el 10 de
diciembre de 1948, cuyas primeras palabras son: “La libertad, la
justicia y la paz en el mundo tienen por base el reconocimiento
de la dignidad intrinseca y de los derechos iguales e inaliena-
bles de todos los miembros de la familia humana.” Y por si no
fuera suficiente, el articulo primero expresa que “todos los seres
humanos nacen libres € iguales en dignidad ..., y dotados como
estin de razén y conciencia, deben comportarse fraternalmente
los unos con los otros”.

Pero a diferencia de esta Declaracién, que es solamente una
recomendacién dirigida a los Estados, el Tratado europeo para
la proteccién de los derechos del hombre y de las libertades
fundamentales, de 4 de noviembre de 1950, obliga a las partes
contratantes a reconocer a todos los hombres que se encuentren
dentro de sus respectivos territorios los derechos en €l contenidos;
y no debe olvidarse que el mismo Tratado introdujo un proce
dimiento para asegurar la aplicacién efectiva de sus disposiciones.

Todas estas normas tienen su raiz en la idea de que el hombre
posee una especial dignidad derivada de su naturaleza espiritual
y moral. Es verdad que los derechos que emergen de ella —segitin
se deduce de los pirrafos que anteceden— no nacieron en un
solo acto; su reconocimiento y formulacién se efectuaron paula-
tinamente en el devenir histérico, a medida que los hombres
adquirian conciencia de ellos y como reaccién contra las conse-
cuencias originadas por su desconocimiento: asi, a ejemplo, la
negacién de la libertad religiosa por el transitorio absolutismo
inglés condujo a la proclamacién de las libertades de conciencia
y de culto; de ]a misma manera, la explotacién de los trabajadores
en la primera etapa del capitalismo sirvi6 para que fructificara
la idea de que la dignidad del trabajador exige el reconocimiento
de ciertos derechos que deben quedar asegurados por una legis-
lacién social. # Mis todavia, la totalidad del moderno derecho

%9 El Papa Lebn XIII es uno de los primeros que desprendicron los
derechos del trabajador de la idea de la dignidad humana (Rerum novarum).
Estos derechos, segin la expresion del Papa Plo XII (Quadragessimo anno),
son actealmente un “patrimonio comin del género humano”.



382 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sec.

del trabajo no es sino la positivizacién de algunos principios fun-
damentales, que derivan del deber del Estado de proteger la
dignidad humana de los trabajadores mediante disposiciones que
contribuyan a la “desproletarizacién del proletariado”.4® Vemos
asi que la idea de la dignidad humana no solamente es la base
de los derechos de libertad clisicos, sino también de los derechos
sociales contemporineos. En armonia con esta dltima conclusién
y en la ya citada Declaracién de los derechos del hombre de 10
de diciembre de 1948, encontramos a los derechos sociales al
lado de los derechos de libertad.

Dentro de este mismo orden de ideas, los afios que vivimos
nos ofrecen un ¢jemplo semejante: asf como los derechos del
hombre se impusieron al respeto del Estado cuando fueron ne-
gados y amenazados en su efectividad por el absolutismo, asi
también nacié la aspiracién a su proteccién internacional en una
época en que la dignidad humana fue pisoteada y desconocida. 4!

Los dos fenémenos histéricos a que acabamos de referimos
revelan la necesidad de distinguir la idea misma de los derechos
del hombre de su posterior y paulatino reconocimiento. No debe,
pues, asombramos que todavia en nuestros dias se discuta la
validez de algin derecho en particular. 42 Debemos en cambio
felicitarnos de que, en la Asamblea General de las Naciones
Unidas de 10 de diciembre de 1948, hubiera sido adoptada la
Declaracién de derechos por el voto de cuarenta y ocho naciones,
sin un solo voto en contra y con sélo la abstencién del Bloque
Soviético, Yugoeslavia, Arabia Saudita y la Unién Sudafricana.
Estos datos demuestran, sin género alguno de duda, que aun los
pueblos pertenecientes a las mis diversas culturas estin por lo
menos de acuerdo en el reconocimiento de los derechos funda-
mentales del hombre, lo que a su vez confirma que se trata de
derechos que son esenciales para una existencia conforme a la
dignidad de la persona humana. Por dltimo, esta serie de datos

40 Quadragessimo anno, § 59.

41 Constiltese MariTaIN, Les droits de Fhomme et la loi naturelle (1942)
y KarL-REnNER, Mensch, Staat und Menschheit, en: Osterreichische Zeits-
chrift fiir &ffentliches Recht (1950), vol. n, pp. 387-400.

42 Consiltese HarrMaNN, Toleranz und christlicher Glaube (1955) y
G. Heinzes, Kirche und Toleranz (discurso rectoral, Innsbruck, 1957).
Constiltese también el Canon 1351 del Codex furis canonici: “Ad amplec-
tandam fidem catholicam nemo invitus cogatur.”



1] LOS DERECHOS DEL HOMBRE 383

y consecuencias es la ratificacién final de su caricter, que no es
otro que constituir principios de derecho mnatural.

La consecuencia que deducimos de lo expuesto es que el hom-
bre no es s6lo un ente social, sino también un ser independiente
que posee una dignidad propia, o —como acertadamente, dice
Coing—** la dignidad humana precede al derecho positivo. La
objecién que alguna persona quisiera tal vez elevar en el sentido
de que la dignidad humana necesita realizarse en el derecho posi-
tivo, carece de eficacia, pues al igual que el conocimiento de la
naturaleza, también el conocimiento moral marcha lentamente;
pero cuando se alcanza un determinado grado en el conocimiento
de la esencia del hombre se pone de manifiesto que se trata de
algo que ya existia anteriormente, si bien no habfa sido captado
por nuestro espiritu. Debemos, pues, distinguir con la mayor
claridad, el derecho natural mismo de las diversas concepciones
jusnaturalistas que pretenden captar su esencia.

Ahora bien, si la dignidad de la persona humana precede a
todo orden social, de ahf derivan algunas exigencias ineludibles:

1. Cada comunidad estatal debe reconocer al hombre una
esfera en la que pueda actuar como ser libre y responsable.

2. El orden social debe asegurar y proteger esa esfera de libertad.
3. La autoridad social debe estar sujeta a limitaciones.

4. El mantenimiento de estos limites debe estar debidamente
asegurado.

5. El deber de obediencia de los ciudadanos no es absoluto.
Su limite estd en la dignidad de la persona humana.

Conviene finalmente resaltar que la determinacién concreta
de los derechos del hombre esti condicionada por la diversidad
de situaciones, pues es posible que las distintas relaciones exijan
diferentes medios, a fin de que pueda cumplirse el fin supremo
del derecho natural. 44

43 Rechtsphilosophie, p. 136.
# Winumzr, Die Menschenrechte in christlicher Sicht (1953). — A,
KaurMaNN, Naturrecht und Geschichtlichkeit (1957).



384 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

b) Su fundamento sociolégico

La doctrina que concibe al hombre como un simple miembro de
lo colectivo puede ser ademis refutada mediante el anilisis so-
ciolégico de las comunidades humanas.

La sociedad de los hombres no puede ser equiparada a un
organismo, porque éste se compone de células que carecen de
conciencia y movimiento propios. Se distingue asimismo de los
agrupamientos de los animales porque en éstos los entes vivos
que los componen se agrupan instintivamente, lo due a su vez
determina que la individualidad de cada animal desaparezca o
vaya a menos; en cambio, 1a comunidad humana es una reunién
de entes individuales, cada uno de los cuales estd dotado de una
conciencia personal. Una asociacién de esta naturaleza sélo es
posible si el individuo puede desenvolver su personalidad en el
interior del todo. Es por esta razén que el contenido del derecho
positivo no puede ser determinado arbitrariamente. Con el mayor
acierto escribié Radakovic: “Los mandamientos juridicos son un
medio, el fin es la unién de los individuos en un todo. Es indu-
dable que Ia cleccién de los medios tiene que efectuarse con-
templando el fin y que aquéllos deben ser arménicos con la
naturaleza de los hombres que se han reunido en la sociedad.
Ciertamente, una comunidad humana no puede quedar regida
por sélo las normas morales o por simples recomendaciones; los
apetitos y pasiones y el egoismo de los hombres pueden obrar
mis fuertemente que todas las reglas de la ética... De ahi que
los mandamientos juridicos deban estar acompaiiados de la coac-
cién. Pero la coaccién, por si sola, tampoco puede regir y ordenar
una sociedad, siendo indispensable que el contenido de cada
mandamiento juridico * permita a todos y cada uno de los miem-
bros de ]Ja comunidad desarrollar su individualidad. La libertad
de desenvolver la personalidad de cada uno de los miembros de
la comunidad debe ser facilitada por los mandamientos juridicos.
En el concepto de sociedad, unién de una pluralidad de entes
que poseen una conciencia clara y precisa del ‘yo’,* esti in-
cluida la idea de la individualidad. Una aseciacién de seres vivos
en la que se perdiera la conciencia del ‘yo’ de cada uno de ellos,

* El subrayado es nuestro (Verdross).



vj EL BIEN COMUN 385

no seria mas una asociacion de entes dotados de una individua-
lidad propia y desarrollada. Se lograria tal vez una unién de seres
vivos, pero el material asi unido tendria que transformarse, por
lo que ya no podria hablarse de una asociacién de individuali-
dades, ni de una comunidad humana ... Ademis de estas razones
—que pueden reputarse formales— existe otro fundamento mucho
‘'mas importante, del que se deduce inevitablemente que el con-
tenido de los mandamientos juridicos tiene que garantizar el
desarrollo de la individualidad de los miembros de la comunidad:
el libre desenvolvimiento * de sus aptitudes personales, de sus
inclinaciones y aspiraciones, es una exigencia natural * del hom-
bre, ente que posee una conciencia altamente desarrollada del
‘yo'; estamos frente a un impulso natural de la persona humana,
por lo que la repugnancia hacia los sistemas que pretenden aplas-
tarlo es de tal manera fuerte, que ninguna coaccién, ni siquiera
el poder mis fuerte, podria conservar el orden y la unidad de
una sociedad en la que se despreciaran las inclinaciones y aspira-
ciones individuales.” 8 -

§ 6. El bien comiin

Explicamos anteriormente que en Platén estd expresada la idea
de que la ley debe dictarse con vista al bien comiin de los ciuda-
danos; lo comin —dice el filésofo— une a los hombres, mientras
que lo individual los separa (ver p. 66). Aristételes comparti6
€l mismo pensamiento, pero lo completé con la observacién de
que el Estado tiene como misién cuidar de la vida perfecta de
sus ciudadanos; expresamente afirmé que la misién suprema del
Estado consiste en coadyuvar al perfeccionamiento de todos y
cada uno de sus miembros. *® Afios mis tarde, Cicerén sostuvo
que ¢l hombre de Estado debe perseguir en todas sus acciones
la utilidad de sus gobernados (utilitatem civium). 4

La filosofia cristiana del derecho coincide plenamente con las
anteniores ideas: San Agustin manifesté que gobcrnar es servir

* El subrayado ¢s nuestro.

15 Asf se expresa Rapaxovic en su ensayo, poco oonocido, Grundziige
einer descriptiven Soziologie (1927), pp. 20 y ss. Este ensayo sc reprodujo
en: Osterreichische Zeitschrift fiir Sffentliches Recht (1958), t. vuu,’ pp.
367433, con ¢l titulo Das Recht und die menschliche Gemeinschaft.

48 ApisTOTELES, Politica, vi, 1278 b,

47 Cicer6N, De officiis, 1, cap. 25.



386 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

a la utilidad de los gobernados. ¢ San Isidoro de Sevilla escribié
que las leyes deben expedirse para la utilidad comin de los ciu-
dadanos. Santo Tomds se coloct en esta misma postura diciendo
que el fin de la ley debe ser €l bien comiin (bonum commune),
al que también designé con el nombre de felicitas communis;
segin el Aquinatense, €l bien comiin debe referirse a bienes que
sirvan, no a los gobernantes o grupos particulares, sino a aquellos
que sean utiles a todos los miembros de la comunidad. Pero
como Santo Tomas opone al bonum commune los bona privata,
y al mismo tiempo ensefia que el bonum totius es también el
fin de cada uno de los hombres, el bonum commune no puede
ser sino aquellos bienes que deben ser conservados y fomentados
por la sociedad, a fin de que los ciudadanos puedan aspirar y
alcanzar sus bienes particulares. La teologia meoral hispénica
recogi6é asimismo este pensamiento: Femando Visquez indicd,
en varias de sus obras, que las leyes deben ordenar lo que
es atil a los ciudadanos. Johannes Althusius4® también defen-
di6 las ideas que estamos exponiendo. Y el propio Thomas
Hobbes hizo notar que el Estado fue creado por causa de los
hombres, por lo que el gobernante que no se preocupa porque
los ciudadanos obtengan todos los bienes, viola el derecho na-
tural, 50

La doctrina del bien comumn, que tiene una existencia dos
veces milenaria, fue sometida a una verdadera tortura con el
nacimiento de la teoria llamada “de la razén de Estado”, que
se propuso ensefiar a las nuevas organizaciones politicas des-
~ prendidas del orden universal lo que deberian hacer para asegurar
su propia existencia y aumentar su poder. 3 La “razén de Estado”
ya no contempla como lo primario al bien de los hombres, sino
que son ahora los intereses del principe o del cuerpo politico
- los que deben quedar garantizados. Es verdad que se mantiene

48 De civitate Dei, x1x, cap. 15: “Imperare nihil alind esse quam aliorum
utilitatibus inservire.” :

4% Consiltese ReissTeEN, Johannes Althusius als Fortseizer der Schule
von Sdlamanca (1955), pp. 31, 39, 51, 123, 146, 192, 195, 215 y 232,

50 De Cive, xmi, 3: “Civitas... civiom causa instituts est... ut cives
bonis omnibus . .. instruantur.”

51 Memecke, Die Idee der Staatsrison in der neuen Geschichte (3%
edicién, 1929). — AnpReas, Stastskunst und Diplomatie der Venetianer
(1943).



v] EL BIEN COMUN 387

la vieja formula salus populi suprema lex esto, pero este aforismo
recibe un sentido nuevo: ya no se apoya en los principios del
derecho natural, sino que adopta como base los intereses egoistas
del poder y la utilidad politica, ausentes ambos de sentido moral.
Acertadamente dijo Thomas Campanella (1568-1623), en su
Atheismus triumphatus, escrito en 1605, que la “razén de Estado”
significa que se ama a la parte més que al todo, a uno mismo
miés que a la especie humana, y al mundo més que a Dios. Y en
verdad, sobre el bien de los ciudadanos se colocé el bien del
Estado particular, transformado en una personalidad colectiva
suprahumana. Luis XIV, exaltando esta postura, afirmé que el
interés estatal es lo supremo®2 y declar6 que el fin mis alto
del Estado era “la grandeur, le bien et la puissance de U'Etat”. 5

Pero a pesar de que esta corriente se impuso en la politica
de los Estados, el pensamiento antiguo no quedé olvidado, antes
bien fue recogido por la doctrina del derecho natural de la Epoca
Modema. Christian Wolff insisti6é en que el bien comin del
Estado consiste en procurar el bien de todos sus ciudadanos: el
fin del Estado es cuidar de estos tres bienes fundamentales:
“Vite sufficientia, tranquillitas et securitas.” ™

El pensamiento que viene de Platén, Aristételes y el Cristia-
nismo, penetré mis tarde en las cancillerias del despotismo ilus-
trado, postura politica que se propuso ¢l fomento del bien de
sus ciudadanos. Johann Heinrich Gottlieb von Justi (1705-1771)
escribi6 que el fin mis alto del Estado es “el fomento de la
felicidad de la comunidad”.® Josef Freiherr von Sonnenfels
(1733-1817) hizo notar que el fin wltimo del Estado es “el bien
general de la comunidad”. % ;Qué sentido atribuy6 el despotismo
ilustrado a la expresién ‘bien general’? M. von Reusner contesté
a la pregunta en una monografia dedicada a la explicacién de
ese tema diciendo que “el Estado de la Ilustracion no pudo
concebir al bien general como los intereses politicos de la dinastia
reinante, ante todo, porque buscaba el apoyo de las numerosas
capas sociales para reformarse y reorganizarse, por lo que se

52 Qeuvres complétes, 11, 455: “L’interét de T'Etat doit marcher le
premier.”

53 Ibidern.

54 Jus nature, §§ 9 y 13.

55 Grundsitze der Polizeywissenschaft (1782), § 4.

% Handbuch der inneren Staatsverwdltung, 1798, 1, § 3.



388 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE [sEC.

propuso interesarlas en su desarrollo y crecimiento; de ahi que no
s6lo hubiera reconocido el bien de esos grupos sociales como el
suyo propio, sino que lo declaré el bien m4s alto. En consecuencia,
la denominacién usada por el despotismo ilustrado sirvié para
designar €l bien general y en manera alguna el bien de una
dinastia o de la organizacién politica considerada en si misma;
0 —para emplear ¢l lenguaje moderno— su férmula era equiva-
lente al bien de la comunidad, distinguiéndose claramente esta
idea del concepto de intereses del Estado. Pero cometeriamos
un error si —siguiendo a la sociologia contemporianea— preten-
diéramos aplicar a aquella época la diferencia entre sociedad y
Estado, y si apoyados en esa distincién quisiéramos considerar
como intereses totales de la sociedad los que se desprenden de
la lucha de ciertos grupos y clases. La ciencia de la Ilustracién
no conocié una sociedad de este tipo... No en balde hablaba
de la bienaventuranza y de la felicidad de los individuos.” 57
Debemos afiadir a la exposicién de Reusner que la denominacién
‘bien general’ no fue utilizada para expresar la suma de los
deseos y bienes individuales, sino que se referia al “bien normal,
razonable, arménico con la ética y determinado por la ley na
tural. Sus pnmeros aspectos son la seguridad y la salud. El
hombre debe vivir por amor a la vida, debe ser fuerte y sencillo,
sano de cuerpo y alma; tal es su més alto bien. El reconocimiento
de este bien por el Estado es, a la vez, el reconocimiento del
valor humano de la vida y de ia misién humanitaria y ética
de la comunidad”.®® Al bien general pertenecian, ademss, la
libre disposicién del producto del trabajo, la supresién de las
limitaciones al matrimonio fundadas en las diferencias estamen-
tales, €l derecho a la educacién; para decirlo brevemente: todos
los bienes que son necesarios para la felicidad y el bienestar del
hombre medio. Por otra parte, los principios del dcspotlsmo
ilustrado no se quedaron en simples miximas de politica, sino
que fueron aplicados en las grandes codificaciones que se pro-
dujeron en los afios finales del siglo xvir y pnmeros del xix; el
despotismo ilustrado intent6 realizar por ese camino su idea del
bien general. A esta conducta, el despotismo ilustrado afiadié
la tutela de los hombres en todas las circunstancias de la vida,

57 M. von Reusner, Gemeimwvohl und Absolutismus (1904), pp. 71 y ss.
58 Anm. 4, 73.



v] nmoouﬁn 389

con lo que €l poder absoluto del monarca pasé lentamente a la
burocracia.
~ Correspondié. al Estado liberal sublevarse contra la tutela po-
litica del siglo xvimi. Pero el Estado de derecho de la democracia
de nuestro siglo recogi6 la idea de que la finalidad de la organi-
zacién politica es el cuidado de] bien general de sus ciudadanos,
con lo que se apartd clara y firmemente del pensamiento del
Estado liberal, que pretendié limitar la accién politica a la ga-
rantia y limitacién de las libertades humanas. E1 modemo Estado
democritico reuni6 més bien las dos jdeas: cuidado del bien
general y respeto a las libertades, aproximéndose asi a Ia doc
trina cristiana del bonum commune, tal como se desprende de
las palabras del papa Pio XII, contenidas en el discurso radiado
¢l 24 de diciembre de 1942: “La razén, iluminada por la creencia,
sefiala a cada persona individual y a cada ciudadano un lugar
firme y digno en el seno de la colectividad. La razén ensefia, y
habremos de referimos exclusivamente a algunas de las cuestiones
més importantes, que la actividad estatal, politica o econémica,
estd destinada a la satisfaccién permanente del bien comin,
quiere decir, de aquellas condiciones externas que son necesarias
para que los ciudadanos puedan desenvolver sus aptitudes, alcan-
zar sus metas * y cumplir los aspectos material, cultural y religioso
de sus vidas; en la inteligencia de que el Estado debe actuar en
lamedldaenquelasfuemspnmanas,lafamﬂmyotmsagm
paciones y asociaciones no sean suficientes y a condicién de que
la voluntad de Dios, manifestada al través de la Iglesia, no haya
destinado una comunidad m4s amplia para el servicio de la per-
sona humana y para la realizacién de sus fines religiosos.” %
Resumiendo lo expuesto, podemos decir que el bonum com-
mune no es ni la suma de los bienes ambicionados por los hom-
bres, ni la utilidad de un algo colectivo, sino el conjunto de los
bienes obtenidos por la accién conjunta de los hombres, indis-
pensable para que cada persona pueda configurar su vida en
armonfa con la dignidad humana. ® El bonum commune com-

* Cursivas del autor (Verdross).

59 Fonster, Friede und Gemeinschaft (1949), p. 259; y Friedenswarte,
(1943), t. xxm, p. 49.

90 Sobre el problema del bien comfin puede comsultarse a Kamsacn, Das
Gemeinwohl und seine ethische Bedeutung (1928). ~ GoNELLA, La nozione
di bene commune (1938). — Mawitai, La personne et le bien commun



390 DERECHO NATURAL Y ESENCIA DEL HOMBRE

prende las instituciones necesarias a la conservacién de la socie-
dad, la proteccibn de los derechos, la educacién, los servicios
sanitarios, los de investigacién cientifica, asi como también el
amplio campo de los derechos sociales, que tienen como finalidad
lograr que los grupos débiles de la sociedad puedan conducir una
existencia conforme a la dignidad humana.

!

T~ __(1947). — Conviene dejar adlarado que, todavia en nuestros diss, algunos

esctitores entienden la nocién de ‘bien comén’ en forma distintz a 1a que
hemos expuesto. Asi, a cjemplo, Rapsavce opone ¢l bien comin a la jus-
hmyalasegundsdpnidm,oonloqneqmeredatammdaqueaqud
concepto designa “el bien del Estado o del pueblo como una totalided”:

Der Zweck im Rechi, en: Der Mensch im Recht (1957), p. 88,



