belli contra eos
agere.

12. Barbari ro-
gati et admoniti,
ut aundiant paci-
fice loquentes de
Religione, quo-
mode sl noling,
non excusentur
a peecato:mor-
tall,

116 RELECCION

tum ad hoc, nec fecerunt aliquam injuriam
Hispanis,

Et confirmatur hoe corollarium, quia ut San-
to Thom. tradit 2. 2. gquaest. 40. art. 1. ad be-
llum justum requiritur causa justa, ut scili-
cet illi, qui impugnantur, propter aliquam cul-
pam impugnationem mereantur. Unde Augus-
tinus dicit lib. 83. q. Justa bella solent diffini-
ri, qui ulciscuntur injurias, si gems, wvel civi-
tas plectenda est, qua vel vindicare neglexe-
rit quod & suis improbe factum est, vel reddere
quod per injuriam ablatum est. Si ergo nulla
praecessit a barbaris injuria, nulla est causa
justi belli. Et heec est sentenfia communis om-
nium Doctorum, non solum Theologorum, sed

etiam Jurisconsultorum, ut Hostiensis, Inno-

centii, et aliorum. Et ponit eam diserte Cajet.
2. 2. g. 66. art. 8. nec scio aliquem Doctorem,
qui oppositum sentiat. Unde hic noc esset le-
gitimus titulus ad occupandas provincias bar-
barorum, ct spoliandos priores dominos.

12. Tertia propositio: Si * barbari rogati,
et admoniti, wt audiant pacifice loquentes de
religione, mollent audire, non excusarentur @
peccato mortali, Probatur: Quia, ut supponi-
mus illi habent gravissimos errores, de quibus
non habent rationes verisimiles, aut probabi-
les: ergo siquis admoneat eos, ut audiant, ac
deliberent de rebus spectantibus ad religionem,
tenentur saltem audire, et consultare. Item ne-




DE LOS INDIOS 117

esto v que con ello no infieren agravio alguno
a Bspaba.

Queda confirmado este corolario por lo que
dice Santo Tomas (II, 2.°, cuestion 40, art. 1.%),
que para que exista una guerra justa es in-
dispensable que haya una causa justa y que
los que cn ella sean atacados merezcan tal ata-
que por alguna culpa por ellos cometida. Como
dice San Agustin (libro 83 de las Questiones):
Es esencial en la verdadera definicion de la
guerra justa que exisia en ella la venganza de
un daiio sufrido, como_ es el caso cuando una
cindad ha descuidado castigar el mal hecho por
los suyos o restituir aquello que injustamente
ha sido quitado. Asi, pues, no habiendo prece-
dido una ofensa de dos barbaros, no existe
‘causa para una guerra justa. Esta es la tesis
de todos los Doctores, no sélo de los tedlogos,
sino también de los jurisconsultos, como el
Hostiense, Inocencio y otros. Cayetano (a
la II, 2.2, cuestion 66, art. 8.°) diserta sobre
ello ampliamente, y no conozeo Doctor que opi-
ne lo contrario, Por lo tanto, la razon discu-
tida no puede ser titulo legitimo para ocupar
las provincias de los barbaros ni para despo-
jar a éstos de sus dominios.

12. Tercera proposicion: Si habiéndose ro-
gado y amonestado a los bdrbaros a que oyeren
a los que pacificamente les hablaren de wreli-
gidn, no quisieren oirles, no pueden ser excusa-
dos de pecado mortal. Lo probaremos. Siendo,
supuesto cierto que ellos estin en gravisimos
errores, para los cuales no hay razones vero-
similes; cuando alguien les exhorte para que
oigan y deliberen acerca las cosas referentes a
la religién, estan en el verdadero deber de oir,
meditar y consultar sobre ello. Pues es indis-

hacerles la gue-
rra ni emplear
contra ellos el
derecho de

gUerrs,

Ia

12, Una veg
amonestados di-
chos barbaros
para que oigan
pacificamente
hablar de la reli-
gién, eudndo pe-
caréan mortal-
mente par no
. ponsentirlo.




13, Barbari
quando tene-
rentur reclpere
Christi Fidem
sub mortalis pec~
catl pmna.

14, Barbarisan
hactenus ita pro-
posita, et annun-
tiata, fuerit Fi-
des Christiana,
ut teneantur cre-
dere sub noOvo
peccafo, non she-
tis liquet secum-
dum auctoren.

118 RELECCION

cegsarium est eis ad salutem credere in Chris-
tum, et baptizari (1). Qui crediderit, etc. Sed
non possunt credere, nisi audiant (2) : ergo te-
nentur audire, alias essent extra statum salu-
tis sine culpa sua, si non tenentur audire.

13, Quarta propositio: Si * fides Christia-
na proponatur barbaris probabiliter, id est
cum argumentis probabilibus, et rationalibus
et cum vita honesta, et secundum legem naturz
studiosa, quae magnum est argumentum ad con-
firmandam veritatem: et hoc non semel, et
perfunctorie, sed diligenter, et studiose, barba-
i tenentur recipere fidem Chrisii sub pena
pecealt mortalis. Probatur ex 3. conclusione.
Quia si tenentur audire: ergo, et acquiescere
auditis si sunt rationabilia: et patet mani-
feste ex illo (8): EFuntes itn mundum univer-
sum, pradicate Evangelium omni creaturz.
Qui crediderit, et baptizatus fuerit, salvus erit:
qui vero non crediderit, condemnabitur. Et per
tllud (4) : Non est aliud nomen detum homini-
bus, in quo oporteat nos salvos fiert.

14. Quinta propositio: Non * satis liquet
mihi, an fides Christiana fuerit barbaris, hac-
tenus ita proposita, et annuntiata, ut teneantur
credere sub movo peccato. Hoc dico, quia (ut
patet ex secunda propositione) mon tenentur
credere, nisi proponatur eis fides cum probabi-

(1) Mare., ultim,
(2) Ad Rom. i0.
3} Mare. ultim.
(4) Aector, 4,




119

nsable para su salvaciéon creer en Cristo y
ger pautizados. Los que creyeren; ete. (San
Marcos, 16, 16), Pero como no pueden creer
sino los que han oido (A los Romanos, 10), es-
¢4n en la obligacion de ofr, pues si no tuviesen
tal obligacién estarian, sin culpa suya, fuera
del camino de ia salvacion.

13. Cuarta proposicion: Si la Fe Cristiona
ha sido propuesta @ fos bdrbaros, demostrdn-
dosela, es decir, con argumentos probables Yy
razonados, con el ejemplo en los exhortantes
de uno vida honesta y estudiosamente confor-
me @ los preceptos de lo ley natural ( lo cual
s una razém muy grande pard confirmar las
perdades gue se predicon), Y esta predicacién
no ha sido hecha una solai vez, Y de pasada,
sino asidua y tenazmente, los bdrbares estdn
obligados a recibir la Fe Cristiana, bajo pene
de pecado mortal. Esto resulta de la tercera
conclusién. Porque si estan obligados & oir, lo
estin alin més a atender'y asentir a lo dicho,
si es racional. Resulta evidente de las pala-
pras de San Marcos (16, 15 ¥ 16) : Id por todo
el mundo y predicad el Evangelio a todas las
eriaturas. El que creyere Y 8¢ bautizare, se
salvard; pero el que mo creyere, serd condena-
do. Y aquello otro de las Actas de los Apbsto-
les (5, 12): No se ha dado a los hombres otro
nombre por el cual debamos salvornos.

14. Quinta proposicién: A mi no me consla,
con certeza suficiente, el que la Fe Cristiana
haya sido propuesta Y anunciade en la forma
Gltimamente dicha, es decir, en las condiciones
que hacen un nuevo pecado al no querer creer.
Digo esto porque, como se infiere de la segunda
proposicion, dichos bérbaros mo estin en el de-
per de creer si no les ha sido propuesta la Fe

DE LOS INDIOS

13, Cuéndo ea-

tardn obligados

los barbaros &

recibir 1a Fe de

Cristo, bajo pena

de pecado mor-
tal.

14. En opinién
del awutor, Do
consta suficien-
temente que la
Ye Cristianahays
gido propuesta ¥
anunciada & 108
birbaros en mo-
do tal quo come-
tan un nuevo pe-
cado al no acep-
tarla.




15. Barbaris,

etsi quantum- .

cumqgue Fides
annunéiata pro-
babiliter et suf-
ficlenter fuerit et

noluerint e a m-

recipere, non ta-
men ob id licet
eos bello perse-
qui, et benis suos
gpoliari.

120 RELECCION

li persuasione. Sed miracula, et signa nulla
audio, nec exempla vite adeo religiosa: imo
contra, multa scandala, et smva facinora, et
muitas impietates. Unde non videtur quod Re-
ligio Christiana satis commode, et pie sit illis
predicata, ut illi teneantur acquiescere: quan-
quam videntur multi Religiosi, et alii Ecclesias-
tic viri, et vita, et exemplis, et diligenti pre-
dicatione sufficienter operam, et industriam
adhibuisse in hoc negotio, nisi ab aliis, quibus
alia cura est, impediti essent,

15. Sexta propositio: Quantuncumque * fi-

-des annuntiala sit barbaris probabiliter, et su.f-

ficienter, et noluerint eam recipere: non la-
men hac ratione licet cos bello persequi, et
spoliare bonis suis. Hec conclusio est expressa
S. Thom. 2. 2. g. 10. art. 8 ubi dicit. quod
infideles, qui nunguam susceperunt fidem, si-
cut Gentiles, et Jud=zi, nullo modo sunt com-
pellendi ad fidem. Et est conclusio communis
Doctorum etiam in jure Canonico, et Civilli.
Et probatur: Quia credere est voluntatis, ti-
mor aubtem multum minuit de voluntario (1).
Et ex timore servili dumtaxat accedere ad Mys-
teria, et Sacramenta Christi, sacrilegum est.
Item probatur ex cap. De Judzis, Decreto I, 45,
5: De Judazis autem pracepit Sancta Synodus,
nemini deinceps ad credendum vim inferre, cui
enim vult, Deus miseretur, et quem vult, indurat,

(1) 2. Ethio.




DE LOS INDIOS 121

con motivos probables de persuasiéon. Pues
pien; yo no he sabido que hubiera alli milagros
pi otros signos, ni el ejemplo de vidas edifi-
cantes y religiosas: pero si que tengo noticias
de muchos escandalos, crimenes horrendos y
actos de impiedad alli perpetrados. No parece,
pues, que la Religién Cristiana les haya sido
predicada en la forma reposada y piadosa que
fuerza al asentimiento. Y aunque hayan exis-
tido muchos Religiosos y otros varones ecle-
 giasticos de vida edificante y ejemplar y dili-
gente predicacion, que se han ofrecido para tal
empefio, no ignoro tampoco que otfros, cuya
misién es bien distinta, les han estorbado el
realizarlo.

15. Sexta proposicién: Y aungue la Fe se
haya anunciado a los bdrbaros con razones de-
mostrativas suficientes, el hecho de no haberla
ellos querido aceptar ni recibir no seria aun
motivo ni razén para hacerles la guerra y. de
despojarles de sus bienes. BEsta conclusién es
expresamente del mismo Santo Tomas (II, 2.¢,
cuestion 10, art. 8.°) al decir gque los infieles
que no han querido recibir la Fe mo pueden
ser compelidos a €lla en modo alguno, Esta
tesis es comin de todos los Doctores, tanto en
derecho candénico como en civil. Y se demues-
tra por la considenacién de que el creer es un
acto de la voluntad, y el temor wicia en gran

manera a la voluntad (Aristételes, dibro 3.° de

la Etica). Es un sacrilegio el ir a los Sacra-
mentos v Misterios de Cristo por un femor ser-
vil. Pruébase, por ¢l capitulo De Judzis {(De-
creto I, 45, 5), que dice asi: Manda el Santo St-
nodo acerca los Judfos que de aqui en adelante
no se obligue a nadie a creer por la fuerza, por-
que a gquien quiere Dios se compadece, ¥ o quien

15. Aunque ge
haya anunciado
a los bdrbaroa la
Fe eon suficien-
cia de prucbas,
¢l hecho de no
querer aceptarla
no autorizaba a -
hacerles la gue-
rra ni a incau-
tarse de sus ble-
nes.




122 BEpEocxbn

Non est dubium quin sententia Concilii Toleta-
ni sit, ut nmon agatur cum Judses minis, et
terroribus ad recipiendam fidem, Et idem di-
cit expresse Greg. in cap. Qui sincera, eadem
dist. Qui sincera (inquit) intentione exiraneos
a Christiana Religione, ad fidem cupiunt per-
fectam perducere, blandimentis debent, non as-
peritatibus studere: nam quicumque aliter
agunt, et eos sub hoc velamine a consueta sut
ritus voluwerint cultura removere, suas illic ma-
gis quam Dei causas probantur attendere. Item
probatur propositio ex wusu, et consuetudine
Ecclesize. Nunquam enim Imperatores Christia-
ni, qui sanctissimos, et sapientissimos Pontifi-
ces a consilio habebant, bellum intulerunt infi-
delibus, eo quod mnollent recipire Christianam
Religionem. Item bellum, nullum argumentum
est pro veritate Fidei Christianz: ergo per be-
]lum barbari non possunt moveri ad credendum,
_sed ad fingendum se credere, et recipere fidem
Christianam, quod immane, et sacrilegum est.
Bt quamvis Scot. (in 4 dist. 4. q. ultim) dicat, -
quod religiose fieret, si infideles cogerentur a
principibus minis, et terroribus ad fidem: hoc
tamen non videtur intelligere, nisi de infideli-
bus, qui alias sunt subditi Principum Christia-
norum, de quibus postea dicetur. Barbari au-
tem mnon sunt tales: unde puto guod nec Sco-
tus hoc assereret de barbaris istis, Patet ita-
que, quod neque iste titulus idoneus est, et le-




DE LOS INDIOS | 123

determina lo endurece. No cabe vacilacién en
pensar que esta sentencia del Comcilio toleda-
no va encaminada a impedir que se empleen
amenazas y violencias con los Judios para obli-
garles & pecibir la Fe Cristiana. Y expresamen-
te dice Gregorio en el capitulo Qui sincera, en
1o misma distincion: Quien tenga sinceramen-
te la intencion de llevar los extraiios a la Re-
ligién Cristiana, y a lo F'e, debe hacerlo blanda-
mente ¥y no con asperezas Y violencias, pues los
que obraw de otra manera con sus costumbres
y actos demuestran ser mds dvidos de su pro-
pio negocio que de la cause de Dios. Ademas,
queda demostrada muestra proposicién por los
usos 'y practicas de la misma Iglesia. Jamés
los Emperadores Cristianos que tenian por
consejeros a santisimos y sapientisimos Ponti-
fices hicieron la guerra a los infieles por la sola
razén de que mo quisieran recibir la Religién
Cristiana. Por otra parte, la guerra en sf no
es ni constituye argumento alguno de la ver-
dad de la Fe Cristiana, y de ellos wesulta que
haciéndola, los infieles vencidos en ella no serdn
llevados a creer, sino a fingir que creen; lo
cual es monstruoso v sacrilego. Y aunque Es-
coto diga (libro IV, distineibén 4.% ultima cues-
tién) que es un acto de religién en los Princi-
pes obligar a los infieles por la amenaza y por
. la fuerza a recibir la Fe, hay que pensar que
se refiere a infieles que, por otra razén, son ya
stbditos de los Principes Cristianos, de cuyo
easo hablaremos luego. Los béArbaros de los
cuales tratamos no se hallan en tal situacién,
y por esto pienso que Escoto no haria, con
respecto a ellos, afirmacién semejante. Queda
demostrado, pues, que tampoco este titulo es




124 RELECCION

gitimus ad occupandas provincias barbaro-
- Alius titulus pretenditur serio, et est titulus
quintus, scilicet peccata ipsorum barbarorum.
Dicunt enim quod licet non possint bello infes-
tari ratione infidelitatis sus, aut guia non re-
cipiunt fidem Christianam, possunt tamen bello
peti, propter alia peccata mortalia, qua multa
habent et ipsa gravissima, ut ajunt. Circa pec-
cata autem mortalia distinguunt. Dicunt enim,
quod sunt aliqua peccata, quz non sunt contra
legem naturz, sed solum contra legem divinam
positivam: et pro his barbari non possunt in-
festari bello. Alia autem sunt contra naturam,
ut esus carnis humans, concubitus indifferens,
cum matre, sororibus, et cum masculis: et pro
his possunt infestari bello, et cogi, ut ab his
desistant. Et ratio utriusque est, oquia circa
alia peccata, que sunt contra legem positivam,
non potest eis ostendi evidenter, quod male fa-
ciant: circa alia autem quz sunt contra le-
gem naturae, potest eis ostendi, quod offen-
dunt Deum: et per consequens possunt coerceri
ne offendant eum amplius. Praterea possunt
cogl ut servent legem, guam ipsi profitentur, ea
autem est lex naturz: ergo. Haec est opinio Ar-
chiepis. Florent. 8, part. tit. 22. cap. 5. § 8.
post August. de Anch. idem Sylvest. in verb.
Papa. § Septimo: et est opinio Innocenc. in
cap. Quod super his. de Voto. ubi expresse di-
cit: Credo quod st Gentiles, qui non haben!
nisi legem noturze st contra legem naturz fo-
ciant, poterunt per Papam puniri. Et argui-




DE LOS INDIOS ' 126

idéneo v legitimo para justifiear la ocupacién
de las provincias de aquellos barbaros.

Otro titulo, un guinto, que se alega como de
mucha fuerza es, a saber, los pecados de los
mismos barbaros. Se dice que aunque no pudie-
ra atacarseles por la guerra, ni por razbén de
gu infidelidad, ni por rehusar la Fe Cristiana,
hay que combatirles por sus otros pecados
mortales, que son muchos y gravisimos. Se
Jdistingue luego en los pecados mortales, di-
ciendo que hay unos que no van contra la ley
natural, sino s6lo contra la ley divina posi-
tiva; por cometerlos no podrian dichos barba-
ros ser castigados con la guerra. Mas hay
otros pecados que van contra la dey de la na-
turaleza, tales como el de comer la carne hu-
mana, los concubitos con madres y hermanas,
el comercio de varones entre si, y por ellos
puede hacérseles la guerra para que desis-
tan de tales orimenes. Y se motiva diciendo
que en los otros pecados que van contra la ley
positiva no se les puede demostrar ni probar
que obran mal; pero en los segundos, contra-
rios a la ley de la naturaleza, se les puede
evidenciar que ofenden a Dios y, por lo tan-
to, es licito hacer coaccién en ellos para que
no le injurien méas. Pues se les puede for-
zar 2 que observen la ley que tienen el deber
de profesar: la ley natural. Esta es la opi-
nién del Arzobispo de Florencia (3.* parte, ti-
tulo 22, cap. V, § 8.%), de Agustin de Ancona,
de Silvestre, en la palabra Papae, § 7, v asi-
mismo de Inocencio, en el capitulo Quod super
his, titulo De voto (Decretales, 3, 34, 8), donde
dice: Yo pienso que los Gentiles, que no tienen
otra ley que la matural, cuando obran contra
elloa pueden ser castigados por el Papa. Y apo-




16, Principes
Christiani non
possunt, ctiam
authoritate Pa-
p®, coercere bar-
baris a peccatis
contra legemna-
turse, nec ratio-
ne illorumm eos
punire,

126 RELECCION

tur Genes. 19. ubi Sodomite puniti sunt a Deo.
Cum autem Dei judicia sint nobis exemplaria,
non video quare Papa, qui est Vicarius Christs,
hoe non possit. Hec Innocen. Et eadem ratione
moterunt authoritate Papee puniri a Principi-
bus Christianis. '

16. Resp. et impuyg. 5. tit.—Sed pono con-
clusionem: Principes * Christiani, etiam autho-
ritate Papze mon possunt coercere barbaros a
peccatis contra legem naturz. Nec ratione illo-
rum cos punire. Probatur primo. Quia isti
presupponunt falsum, videlicet, quod Papa
habeat jurisdictionem in illos, ut supra dic-
tum est. Secundo, quia vel intelligunt univer-
saliter pro peccatis contra legem naturse, ut
pro furte, fornicatione, adulterio, vel peculia-
riter pro peccatis conira naturam, de quibus
S. Thom. 2. 2. q. 154. art. 11, et 12. quomodo
pecoatum contra naturam dicitur non sclum
quia est contra legem naturz, sed contra or-
dinem naturalem, quod 2. ad Corinth. 2. voca-
tur inmunditia, secundum Gloss. ut concubi-
tus puerilis, et bestialis, vel foemine ad foemi-
nam: de quo ad Rom. 1. Si secundo modo so-
lum, contra arguitur., Quia homicidium est ita
grave, vel gravius pececatum, et ifa manifes-
tum, quod si pro illis licet: ergo et pro homi-
cidio. Item blasphemia est ita grave peceatum,




DE LOS INDIOS 127

yhandose en el Génesis (19), donde se lee
que los sodomitas fueron castigados por Dios,
comenta: Como los juicios de Dios nos han de
sorvir de ejemplo, no veo la razén gque tmpida
que pueda hacer o mismo el Papa, que €3 Vi-
cario de Cristo. Esto es lo que afirma Inocen-
cio, que concluye sosteniendo que por esta ra-
_zén pueden ser castigados, mediando la autori-
dad del Papa, por los Principes Cristianos.

16. Se responde y gqueda tmpugnado el quin-
to titulo. Yo formulo esta conclusion: Los
Principes Cristignos, ni aun mediando lo aulo-
ridad del Papa pueden apartar o los bdrbaros
de los pecados contra lo ley natural, ¥y mo es
su misién el castigarles por ellos. Se prueba,
en primer lugar, recordando que ¢l supuesto
de que el Papa tiene jurisdiccién sobre dichos
parbaros es falso. En segundo lugar, los que
defienden esta teoria o quieren justificar tal
coaccion en todos los pecados que se entienden
universalmente por pecados contra la ley na-
tural, como son el robo, la formicacién y el
adulterio, o se refieren s6lo 2 los pecados con-
tra la naturaleza, de los cuales Santo Tomds
dice (II, 2.%, cuestién 154, arts. 11 y 12) que se
llaman asi porque no sélo van contra la na-
turaleza, sino también contra el orden natural
de las cosas, v que son los que en la Segunda
a los Corintios (12, 21) se apellidan inmundi-
cias, de los cuales son ejemplo, seglin la Glo-
sa, el comercio.con nifios o bestias, del cual se
habla en la Epistola a los Romanos (1, 26). Si
se refieren sblo a los segundos debe observar-
se que el homicidio es un pecado tan grande
como los Gltimamente citados, y que si fuera
licita la coacciéon para éstos también lo ha-
bria de ser para ! homicidio. Y lo mismo

18. Los Princle
pes Cristianos, ni
aun con la auto-
ridad del Yapa
pueden hacer co-
accién enlos bar-
baros por causa
de pecados con-
tra la ley de la
Naturaleza, ni
castigarles a
causa de ellos,




128 RELECCION

et ita manifestum, ergo. Si primo modo, id
est generaliter pro omni peccato contra legem
nature: contra, pro fornicatione non licet:
ergo nec pro aliis peccatis que sunt contra
legem naturze. Antecedens patet (1): Seripsi
vobis in Epistola, ne commisceamini fornicariis.
Et preterea, si quis froter nominatur inter
vos fornicator, aut idolis serviens, ete. Et in-
fra: Quid enim mihi de his. qua foris sunt ju-
dicare? ubi S. Thom. dicit: Pralait acceperunt
potestatem super ¢os tantum, qui fidei se sub-
diderunt. Ubi aperte patet, quod Paulus dicit -
non spectare ad eum judicium de infidelibus, et
fornicariis aut idololatris. Item nec omnia pec- -
cata contra legem nature possunt evidenter
ostendi, saltem omnibus. Item hoc tantundem
est dicere, ac si quis dicat, quod propter infi-
delitatem diceat. barbaros debellare: omnes
enim sunt idololatrz. Item mnon licet Papes in-
ferre bellum Christianis, quia sunt forniearii,
aut fures, ima guia sunt cinzdi: nec ideo potest
publicare terras eorum, et dare aliis Prineipi-
bus, hoe¢ enim modo cum in ommni provincia
sint multi peccatores, quotidie possent mutari
regna. ' '

Et confirmatur graviora enim peccata sunt

(1) 1. Ad Cor. 5.




DE LOS INDIOS 1290

cabe decir de la blasfemia, pecado igualmente
grave y manifiesto. Y si comprenden lo prime-
ro, esto ©s, todo pecado contra la ley natu-
ral, hay que tener presente que la coaccién
no es licita contra la fornicacién, y siendo asi,
tampoco es posible con respecto a los demis
pecados contra la ley natural. Y esta afirma-
cién se deduce de la Primera a los Corin-
tios (5, 9): Os tengo escrita en una carte que
no tratéis con los deshonestos, y luego: Si
aquel que es del nimero de wvuestros herma-
. nos &8 deshonesto o idbélatra con este tal ni to-
mar bocado (5, 11), y al fin: Pues ecémo po-
drie yo meterme a jurgar a los que estén fue-
ra? (5, 12). Sobre lo cual dice Santo To-
mas: “Los Prelados sélo recibieron potestad
sobre aquellos gque se sometieron a la Fe.”
De lo cual se infiere claramente que San
Pablo dice que no esti en sus atribuciones juz-
gar a los infieles que fueren fornicadores o
idélatras. Por otra parte, no se puede preci-
sar en absoluto qué pecados son contra 1z na-
turaleza, ni en si ni refiriéndose a persona de-
terminada, Ademds, esto llevaria a decir que
- por la infidelidad sélo hay derecho a guerrear
y vencer a los barbaros, porque bien sabido
es que todos son iddlatras. Ademés, bien no-
torio es que el Papa no puede guerrear a los
Cristianos porque sean fornicadores, ladrones,
ni aun sodomibtas (cinedi), y por ello mo le es
ifcito sacar a subasta sus territorios ni darlos
a otros Principes, ;Si fuera lo contrario cier-
Yo, como en todas partes hay muchos por estos
conceptos pecadores, cada dia habria danza de
imperios por esta causa!l

Y confirma lo dicho ¢l reflexionar que todos
esos pecados son mucho més graves en los

RELECCIONTS 9




130 RELECCION

hze spud Christianos, qui sciunt illa esse pec-
cata quam apud barbaros, qui ignorant esse
peccata. Item mirum est quod Papa non pos-
sit ferre leges infidelibus, et possit exercere
judicia, et inferre poenas. Item arguitur, et
certe videtur convincere, quia vel barbari te-
nentur ferre poenas illatas pro illis peccatis,
vel non. Si non tenentur: ergo mec Papa po-
best inferre. Si tenentur: ergo tenentur re-
cognoscere Papam tanquam dominum, et le-
gislatorem: ergo si non recogmoscant, jam
propter hoc solum potest eis inferri bellum:
quod etlam isti megant, ut supra dictum est.
Et profecto mirum est quod possint impune
negare authoritatem, et jurisdictionem Pap=,
et tamen teneantur subire judicium ejus. Item
non possunt acceptare judicium Papez, qui non
sunt ‘Christiani. Nullo enim alio jure Papa po-
test eos condemnare aut punire misi quia Vi-
carius Christi. Sed isti fatentur, tam Innocen-
tius, quam August de Anch. quam etiam Ar-
chiepis. et Sylvest. quod mon possunt puniri,
quia non recipiunt Christum: ergo nec quia
non recipiunt judicium Papz. Hoc enim pre-
supponit dlud.

Et confirmatur, quod nec iste titulus, nec
pracedens sit sufficiens. Quia etiam in veteri
Testamento, ubi tamen armis res gerebantul,
nunquam populus Israel occupavit terras in-
fidelium: vel quia essent infideles, et idolatr®
vel quia haberent alia peccata contira natu-




DE LOS INDIOS 131

Cristianos, que saben que lo son, que entre los
parbaros, que lo ignoran. Y serfa cosa ma-
ravillosa que el Papa, que no puede edictar
leyes que obliguen a los infieles, pudiese juz-
garles e imponerles penas. Ademas, se puede
argiiir para convencerse de esta manera. Los
barbaros estdn obligados o no a sufrir las pe-
nas impuestas por sus pecados 0 no lo estin.
Si no lo estan, no puede Imponérselas el Papa;
si lo estén, estarian también obligados a re-
conocer al Papa como Sefior y como legislador,
y enbonces, ya s6lo en esto habria motivo,
siendo cierto, para que el Papa pudiera decla-
rarles l4 guerra; pero esta consecuencia, que
es necesaria de tal premisa, es rechazada por
nuestros contrincantes, porque realmente se-
ria estupendo que pudieran dichos barbaros re-
negar de la jurisdiccién y autoridad del Papa
y, sin embargo, hubieran de sujetarse a su sen-
tencia. En realidad, y en serio, no tienen que
someterse al fallo del Sumo Pontifice, porque
no son Cristianos, y el Papa no puede conde-
nanles ni castigarles en virtud de otro dere-
cho que el de Viecario de Cristo. Y asi, estos
mismos autores, tanto Inocencio y Augusto
de Ancona, como el Arzobispo y Silvestre, re-
conocen que tales barbaros no pueden ser cas-
tigados porquwe mo han recibido a Cristo, y
por esta causa no han de recibir el fallo del
Papa, que supone necesariamente lo primero.

Y la insuficiencia de este titulo, asi como la
del precedente, se halla probada en el mismo
Viejo Testamento, en el cual ocurren tantas
cosas por el éxito de las armas.. Jamas el
pueblo de Israel se apoderé de las tierras de
Jos infieles porque fuesen tales id6latras, ni
porque hubiesen cometido pecados contra na-




132 ' RELECCION

ram, qui multa habebant, quia erant idolola-
tre, et alia peccata contra naturam habebant,
ut quia sacrificabant filios suos, et filias suas
‘demoniis: sed vel ex speciali dono Dei, vel
quia trasitum impediebant, vel eos offende-
rant. Ttem quid isti vocant, profiteri legem na-
tur=e? si est cognoscere, non fotam cognoscunt:
si est welle servare legem mnatur=z, contra,
etiam volunt servare totam legem divinam. Si
enim scirent legem Christianam esse divinam,
vellent servare, ergo mon magis profitentur
legem naturz, gquam Christianam. Item pro-
fecto majores probationes habemus ad proban-
dum legem Christi esse a Deo, et esse veram
quam ad probandum guod fornicatio est mala,
vel cavenda alia, etiam lege naturali prohibita.
Ergo si possunt cogi ad observandum legem
nature, quia pobest probari: ergo etiam ad
observationem legis evangelice.

Restat alius, et sextus titulus, qui potest
pretendi, vel praetenditur, scilicet per electio-
nem voluntariam. Hispani enim cum ed bal-
baros perveniunt, signifieant eis, quemandmo-
dum Rex Hispaniz mittit eos pro commodis
eorum, et admonent eos, ut illum pro domino,
et Rege recipiant, et acceptent. Et illi retule
runt placere sibi. Bt nihil tam noturale est,




DE LOS INDIOS 133

turaleza (¥ recuérdese que muchos los tenian
grandes, como los de sacrificar sus propios hi-
jos € hijas a los demonios), sino que {nicamen-
te fué a la conquista cuando existié una es-
pecial donacion de Dios, y a la guetrra por
impedirsele la libertad del transito o para ven-
gar una ofemnsa... Y preguntamos ahora: jqué
os lo que llaman estos escritores profesion de
lo ley natural? Si se trata de su mero conoci-
miento, dichos béarbaros la ignoran en gran
.parbe; si se trata Gnicamente de averiguar si
tienen la voluntad de observar la ley de la na-
turaleza, hay que decir que la tienen como
tendrén también la de cumplir toda la ley di-
vina. Si ellos supieren que la ley de Cristo es
divina querrian observarla y estan en la mis-
ma posicién respecto la ley natural que fren-
te la cristiana. Y es una verdad que nos-
otros poseemos argumentos mas convincen-
tes para demostrar que la ley de Cristo
procede de Dios y que, por lo tanto, es cier-
ta que para demostrar que la fornicacién
es un pecado y con ella ofras cosas veda-
das por la ley natural. De todo elio resul-
ta que si fuera cierto que puede forzarse a los
barbaros a observar la ley matural, porque
puede ser probada, se les podria obligar tam-
bién a cumplir la ley evangélica por la misma
causa, v esto hemos visto que no puede ser.
Hay el sexto titulo, que puede alegarse o s
ha alegado ya: el de la eleccién y aceptacion
voluntaria. Y se discurre asi: “Llegan alli los
Espafioles y cuentan a los barbaros que el Rey
de Espafia les manda a ellos para su bienestar,
y por esto les amonestan que asi lo reciban y
acepten como a su Sefior y Rey, y ellos respon-
den que asi les place.” Dice la Instituta (De




134 RELECCION

guam voluntatem domini volentis rem suam
in alium transferri, roatom hoberi. Instit. de
Rerum divisione, § Per traditionem.

Impug. 6. tit.—Sed ego ponc conclusionem.
Nee iste titulus est idoneus. Patet primo: Quia
deberet abesse metus, et igmorantia, quae vi-
tiant omnem electionem. Sed haec maxime in-
tervenit in illis electionibus, et acceptationi-
bus. Nesciunt enim barbari quid faciunt, imo
forte nec intelligunt quid petunt Hispani.
Item hoc petunt circunstantes armati ab im-
belli turba, et meticulosa. Ttem cum illi (ut
supra dictum est) haberent veros dominos, et
Principes, non potest populus sine alia ratio-
nabili causa accersere novos dominos: quod
est in detrimentum priorum. Item nee e con-
trario ipsi domini possunt novum Principem
creare sine assensu populi. Cum ergo in hu-
jusmodi electionibus, et acceptationibus non
concurrant omnia requisita ad legitimam elec-
tionem, omnino ille titulus non est idoneus, mec
legitimus ad occupandas, et obtinendas illas
provincias, '

-

Septimus titulus est, qui possit praetendi, sci-
licet ex speciali dono Dei: dicunt enim nescio
qui, quod Dominus in suo peculiari judicio con-
demnavit istos barbaros omnes ad perditionem,
propter abominationes suas, et traditit in ma-
nus Hispanorum, sicut olim Cananaeos in ma-
nus Judseorum,

Impug. 7. tit—Sed de hoc nolo multum dis-




DE LOS INDIOS 135

perum divisione, § per traditionem (I, 1, 40):
Nada hay tan natural y justo como sancionat?
1o voluntad del duefio, cuando quiere transmitir
sy dominio @ otro. _

Se impugne el sexto titulo. Yo opongo esta
conclusién: Semejante titulo no es idéneo. Ante
todo, y en primer lugar, tendria que probarse
que no existieron miedo e ignorancia, defectos
que vician todas las elecciones. Por el contra-
rio, uno y otra existirian grandemente en el
caso de tales elecciones y aceptaciones. Aque-
- [log barbaros mo sabrian lo que hacian ‘ni, en
realidad, entenderfan lo que quieren los Espa-
soles. Y estos se hallaban armados y fuertes
‘ante turbas inermes y pusilénimes. Ellos te-
nian, por otra parte, como antes se ha dicho,
verdaderos Sefiores y Principes, y su pueblo
no podia sin causa razonable elegir nuevo due-
fio, porque esto seria en daho del antiguo, del
mismo modo y por la misma razén que éste
no podria crear nuevo Principe sin el asen-
timiento del pueblo. Y probado asi que en ta-
les elecciones y aceptaciones mo concurririan
los requisitos necesarios para que tal eleccién
v transmisién fuera legitima 7y valida, seme-
jante titulo, absolutamente considerado, no es
idéneo ni bastante para ocupar y obtener aque-
llas provincias. ’

El séptimo titulo que se puede alegar es que
hubo en ello especial donacién de Dios... Dice-
se (yo no sé por quién) que Dios, en determina-
do juicio, condené a dichos bérbaros a la rui-
na, en castigo de sus abominaciones, ¥ los
puso manos de los Espafioles, del mismo modo
que entregd los Cananeos a los Judios.

Se impugne el 7.° titulo. Acerca de él mno
quiero discutir mucho, pero creo discreto de-




136 RELECCION

putare, quia periculose erederetur aliqui pro-
Phetiam asserenti contra communem legem, et
contra regulas Scripture, nisi miraculis con-
firmaretur doctrina sua: quz tamen nulla pro-
feruntur ab hujusmodi prophetis., Item dato
quod ita esset, quod Dominug perditionem bar-
barorum facere constituisset, non tamen ideo
consequitur, quod ille, qui eos perderet, esset
sine culpa, sicut nee erant sine culpa Reges
Babyloni®, qui contra Hierusalem ducebant
exercitum, e filios Israel ducebant in captivita-
tem: licet re vera totum fuerit ex peculiari
Providentia Dei: sicut smpe illis erat preedic-
tum. Nec Jeroboam recte avertit populum Is-
rael a Roboam, quamvis hoec factum fuisset
consilio Domini: sicut etiam Dominus per
Prophetam comminatus fuerat: et utinam se-
cluso peceato infidelitatis, non sint majora
peccata in moribus apud aliquos Christianos,
quam sunt infer illos barbaros. Seriptum quo-
que est. 1. Joann. 4. Nolite credere omni spi-
ritui, sed probate spiritus, utrum ex Deo sint,
Et ut ait 8. Thom. 1. 2, quest. 68. Dong dan-
tur a Spiritu Sancto ad perficiendum virty-
tes. Unde ubi fides, aut authoritas, aut pro-
videntia ostendit quid agendum sit, non est
recurrendum ad dona.

Hec de falsis, et nom idoneis titulis occu-
pandi provincias barbarorum sufficiant. Sed
notandum, quod ego nihil vidi scriptum de
hac queestione, nec wnquam interfui dispu-




DE LOS INDIOS 137

@1- que es muy peligroso creer en profecias
que vayan contra la ley comian y las reglas
de las Sagradas Escrituras, mientras no exis-
tan milagros que sancionen su contenido, y aqui
no hay ninguno que confirme ¢l cuento de esos
puevos profetas. Ademés, si fuera cierto de
que Dios hubiere decretado la perdicion de
dichos bArbaros mo excluiria esto que aquel
que cumpliere esta condena estuviera sin cul-
pa, pues no estuvieron exentos de ella los
Reyes de Babilonia que mandaron sus ejérei-
tos contra Jerusalén y redujeron al cautive-
rio a los hijos de Israel, aunque todo ello pa-
sara por cspecial Decreto y Providencia de
Dios, como ya varias veces se habia profeti-
zado a los Judios. Tampoco Jeroboam obré rec-
tamente apartando al pueblo de Israel de la
obediencia de Roboam, aunque esto sucediera
por determinacién divina, y asi lo hizo saber
Dios por el Profeta. Por otra parte, dejando a
un lado el pecado de infidelidad, jhay en las
costumbres mayores pecados en aquellos barba-
ros que entre algunos Cristianos? Ademis esta
eserito en la Primera Epistola de San Juan
(4, 1): No querdis creer a todo espiritu, mas
examinad si los espiritus son de Dios, Y Santo
Tomas dice (I, 2., cuestion 68): Los dones del
Espiritu Santo son instituidos para la perfec-
cién de las wirtudes, Por lo tanto, donde y
cuando la Fe, la autoridad y la Providencia
sefalan lo que hay gue hacer, no hay que su-
poner la existencia de semejantes dones.

Baste con todo lo dicho para lo que se refiere
a los titulos falsos y no idéneos alegados para
justificar la ocupacién de las provincias de los
barbaros, Pero me importa consignar que nada
habia yo visto escrito acerca de esta cuestion




138 RELECCION

tationi, aut consilio de hac materia: unde fie-
ri posset, ut alii fortasse fundent titnlum, et
justitiam hujus negotiationis, et principatus
in aliquo przedictorum, non sine ratione aliqua.
Sed ego hactenus non possum aliud intellige-
re, nisi quod dictum est: unde si non esset alil
tituli quam isti, profecto male consultum esset
saluti Principum, vel potius eorum, ad quos
spectat hmc detegere. Nam Principes sequun-
tur aliorum consilium: quia per se h®c exa-
minare non possunt. Quid prodest, inquit Do-
minus, homini si universwm mundum lucretur,
seipsum vero perdat, el detrimentum sut fa-
ciat? Matth. 16. et Mare. 8. et Luc. 9.




DE LOS INDIOS 139

conereta ni habia intervenido antes por dis-
cursos o dictamenes acerca de tal materia.
Puede ser, Por lo tanto, que existan otros que
sepan fundar la justicia en este punto de tal .
sefiorio y de sus andanzas y nogociaciones ¥
que encuentren razén en alguno de los citados
textos, ¥y que en ello quiza acierten. Pero yo, en
Jo que me atafie, digo que no puedo entender
el problema de un modo diverso de aquel que
he manifestado, y por esto digo y declaro que
i mo existieran otros titulos que los mencio-
nados, lo hecho seria de muy mala sefial para
confiar en la salvacién de los Principes que
lo ordenaron o, mejor dicho, de la de aguellos
encargados de entender de tales asuntos. Por-
que los Principes siguen los consejos de otras
personas €n los megocios gue Nno pueden exa-
. minar por si mismos. Y téngase presente lo
que dice el Sefior: zDe qué le sirve al hombre
ganar todo el maundo, st es a costa suyad y de
su alma, perdiéndose a st mismo? (San Mateo,
16, 26; San Marcos, 8, 36; San Lucas, 9, 25).




