CarpiTturo IV

LA FASE KAMAKURA (1185-1333)

SE ACENTUA LA BIFURCACION EN LA CUSPIDE



IJA PERIODIZACION entre “mundo antiguo”, “Edad Media” y “Re-
nacimiento” tiene sentido para la historia de Europa occidental. Su trans-
plante (efecto inconsciente de la soberbia noratlantica) a la historia
de Rusia ya da resultados absurdos, y su aplicacién al Japén carece de
sentido. Especialmente porque la insularidad del Japén ha dado a la his-
toria general y juridica de este pais un ritmo y caracteristicas que quitan
para ella toda utilidad a las etiquetas, derivadas de la observacién de los
fenémenos histéricos occidentales. Pero si uno insiste en ligar los conceptos.
de Edad Media y feudalismo, y en considerar como feudalismo cualquier
estructura social caracterizada por la dispersién del poder estatal entre
lideres, vinculados a la tierra, hereditariamente apoyados’ por vasallos,
relacionados con ellos mediante lazos muy personales de fidelidad, en-
tonces la “Edad Media japonesa” se anuncia en la fase Heian y co-
mienza plenamente en la fase Kamakura; cierto misticismo religioso,
ademads, como veremos, ayuda a crear entre estas dos “edades medias”
un aparente aire de familia.

Durante esta época, el samurai comienza a sustituir mas claramente
al sefiorito palaciego; se presenta una tajante bifurcacién de la autori-
dad entre el emperador y el shogun, y después de un Indian summer de
la politica centralizadora (ahora a cargo del shogun), una progresiva
dispersién de la autoridad reemplaza a la centralizacién, intentada con
tanta ilusién durante el siglo vit y puesta en peligro por los desarrollos
politicos y sociales de la fase Heian. '

Como ya dijimos: el poderoso militar Yoritomo Minamoto recibié
en 1192 el titulo de shogun,' funcién que habfa venido anuncidndose
desde antes (recordemos el papel de los Fujiwara), pero que ahora se
perfila nitidamente y recibe la etiqueta bajo la cual esta institucién se ha

/
1 El titulo era, en realidad: Sei i Tai Shogun, o sea Generalisimo Vencedor de -los Bar-
baros (en este caso, los mongoles).

69



70 GUILLERMO F. MARGADANT

divulgado en la literatura occidental.* Ademas del nuevo nombre, la ins-
titucién recibié ahora otro perfil juridico y politico.

El verdadero poder del shogun, jefe del gobierno paralelo, el Baku-
fu, que en forma cada vez més evidente llega a ser “el” gobierno, pro-
vino de la popularidad de Yoritomo en el complejo mundo de los samu-
rai locales, y de su intimo conocimiento de la estructura de éste. Y el
€xito del shogunado durante unos siete siglos se basaba en la estabilidad
que proporcionaba a la nacién (con altas y bajas) y en su (intermitente)
esfuerzo por establecer un ambiente de justicia.

A su lado, la estructura administrativa imperial tradicional atn per-
duraba, inicialmente; pero fue duplicada en los puntos esenciales por
puestos nuevos, confiados a los gokenin de especial confianza de Yorito-
mo. Asi, al lado de los tradicionales gobernadores provinciales, Yoritomo
colocd a sus shugo (funcionarios del shogun que siempre fueron envia-
dos a trabajar en provincias distintas de las de su origen),® a la sombra
de los cuales los gobernadores gradualmente se evanescieron, de modo
que a fines del siglo xm ya no son mencionados. Ademas, Yoritomo
obligb a los terratenientes ausentistas, viviendo en la Corte (o sea los
kuge), a emplear en sus sho, como administradores-protectores (jito),
a personas de la-confianza del Bakufu.

Asi, el nuevo shogun, concediendo favores (on, también llamados
go-on mediante afiadidura del sufijo “go” para “venerable”) a sus va-
sallos mediante actos formales (on-kyu), parecidos al beneficium occi-
dental, y los vasallos adquiriendo a su vez vasallos propios mediante nue-
vos on-kyu, construyeron una pirdmide de relaciones personales en la
que paulatinamente entraba el elemento hereditario.

Importante para esta nueva estructuracién social fue la amenaza -
mongolica. Ya hemos mencionado los fracasados intentos de los mon-
goles de invadir el Japén, durante la transicién de la fase Heian a la
fase Kamakura.* El famoso triunfo respectivo, debido a Yoritomo, éra

2 Cf. la novela The Shogun, de James Clavell, que en estos dias goza de un éxito co-
mercial tan destacado.

3 Aqui hallamos aquella misma desconfianza respecto de altos funcionarios, naturales
de las tierras donde debian trabajar, que desde el Corpus Iuris se trasladé hacia el Derecho
Indiano de Hispanoamérica, y causé tanto descontento de los criollos (cf. G. F. Margadant,
“Protesta criolla contra los privilegios de peninsulares en las Indias”, Memorias del IV Con-
greso Internacional de Hisioria del Derecho Indiano, UNAM, 1976, pp. 361-388).

+ Es interesante que, antes del primer ataque del Kublai-Kahn, éste envié a unos em-
bajadores para negociar sus reclamaciones; éstos fueron humillados y ejecutados, en lo cual
ya vemos un remoto antecedente del posterior desprecio japonés por ciertas nommas de Dere-
cho internacional (;pensemos en Pearl Harbour!), tan natural en una nacién que durante



EVOLUCION DEL DERECHO JAPONES 71

una victoria defensiva, no de conquista, de manera que el nuevo caudillo
no pudo crear, por Teparto de tierras conquistadas, una nobleza opu-
lenta. Y como la aristocracia de la fase Kamakura debia respetar los
derechos tradicionales por parte de los campesinos, el samurai tipico de
esta fase y de siglos posteriores es un noble austero, relativamente pobre,
a menudo algo amargado y frustrado, circunstancia que ha impedido
el camino de los Minamoto y de la otra gran familia politica de esta
fase, los Hojo hacia una plena realizacién de sus ideas; los shogun
tuvieron siempre problemas, en caso de mala cosecha, con bandas de
tales samurai empobrecidos, que anduvieron por el pais en grupos or-
gamzados de asaltantes (solucién alternativa para muchos samuraz, en
tales circunstancias, de la entrada al sacerdocio).

Yoritomo habia sido un estadista y militar objetivamente importan-
te; pero se murié en 1199, y si su hijo Yoriie cuando menos se intere-
saba por el fatbol, -posteriores representantes de la familia dedicaron
su atencién mas bien a la poesia y los detalles de la ceremonia del té.
La progresiva incapacidad de los descendientes de Yoritomo hubiera
podido poner en peligro el nuevo sistema, pero, afortunadamente, detras
de la dinastia de los Minamoto, yd en decadencia, se presenta ahora otra
famosa familia, que habia estado ligada a la esposa de Yoritomo, la de
los Hojo, que sjsteméticamente produjo a los regentes para los shogun
menores de edad, los primeros ministros, etc. Inclusive, los Hojo desarro-
llaron una técnica politica especial para obtener shogun menores, para
que el poder se radicara en realidad en los regentes Hojo, los shikken,
los cuales, a su vez, frecuentemente hicieron ejercer sus funciones por
delegados, quedandose ellos mismos cdémodamente en el fondo, teleguian-
do sélo las grandes lineas de la politica. Esta politica, combinada con el
hecho de que el emperador, en Kioto, a menudo estuvo bajo la influen-
cia de su predecesor, retirado a algiin monasterio, pudo provocar un
curioso ambiente de pesas y contrapesas entre diversos altos funcionarios,
cada uno con su grupo de fieles. Sobre todo desde 1205 encontramos
que los Minamoto se resignaron a una posicién formal de shogun fais-
néant, mientras que diversos miembros de la familia Hojo realizaron,
con gran capacidad, el verdadero trabajo. Asi, fueron los shikken Hojo los
que lograron establecer la practica “feudal” que caracteriza esta fase,

muchos siglos tuvo la ilusién de ser “la nacién divina”, como arriba ya comentamos, y cuya
posicién insular, y autoaislamiento en la fase Edo, ha quitado la costumbre y la necesidad de
convivir.con otras naciones sobre la base del dar-y-tomar.



72 GUILLERMO F. MARGADANT

practica basada, desde luego, en costumbres preexistentes y en un neocon-
fucionismo de austeridad y lealtad.’

En 1221, el emperador Go-Toba quiso reunir de nuevo el poder bi-
furcado, entre manos imperiales; asi estall4 la guerra Shokyu,® en la cual
triunfé el shogunado, en parte gracias a la eficaz ayuda de la viuda de
Yoritomo, Masa (jlas mujeres todavia no se habian retirado completa-
mente del escenario politico; ). Esta victoria aumenté considerablemente
el poder del Bakufu, ya que ofreci6 una posibilidad que el triunfo sobre
los mongoles no habia brindado: la de confiscar tierras (de los nobles y
monasterios derrotados) y de usar éstas para mejorar la posicién de
los vasallos del shogun. Ademaés, un representante de éste, en Kioto, debia
fiscalizar los nombramientos que hiciera el emperador y el ambiente po~
litico general de la corte de Kioto. Por otra parte, como el shogun mismo
ya no importaba tanto, dado que vivia a la sombra de sus poderosos re-
presentantes, los Hojo, desde 1226 -—y sobre todo desde 1252— durante
casi un siglo, se otorgaba con cierta frecuencia ‘el rango formal de shogun
a ciertos miembros de la familia del gobierno shogunal.

Los verdaderos manipuladores de la vida politica, ¢ quiénes eran? Es
dificil contestar a esta cuestién mediante férmulas generales. El shogun
o0 su'regente (tutor) estuvieron a menudo dominados por su consejo de
importantes jefes “feudales”, los daimyo; y estos daimyo, a su vez, a me-
nudo tenian que tomar en cuenta su consejo de vasallos, exactamente
como un paterfamilias, en el sistema joponés y en algunos otros, pudo en-
contrarse frenado en sus decisiones por un consejo de familia: un am-
biente de impersonalidad caracterizaba generalmente la politica, japo-
nesa, un hecho que estuvo ligado a aquella escasez de lideres carismaticos
que tan frecuentemente ha sido sefialada respecto de la historia japone-
sa, y aquel rango tipico de la sicologia nacional de que no es “buen tono”
el tratar de destacarse.” Todavia en la actualidad, en la vida de las gran-
des empresas japonesas, llama la atencién el afan de evitar Ja decision
autocritica desde arriba, y de buscar procedimientos en los que parezca
que las resoluciones tienen su origen en un consensus general.®

5 Sobre la prictica “feudal”, administrativa y judicial de esta fase, Jeffrey P. Mass ha
publicado recientemente, en inglés, una selecciébn de 177 documentos, que cubren el periodo
de 1179-1327, con un glosario admirable y amplia bibliografia: The Kamakura Bakufu,
Stanford, 1976.

6 Esta guerra se llama también la guerra Jokyu. Para su importancia dentro de la his-
toria social del Japén, véase J. S. Brown, The Shokyu War and the Political Rise of the
Warriors, M. N., 24 (1969), pp. 59 y ss.

7 “El clavo que se destaca, recibe el martillazo”, dice el viejo proverbio japonés.

8 J. H. Gubbins, The 100 articles and the Tokugawa Government, Transactions & Proceed-

ings of the Japan Society of London, XVII (1918-1920), pp. 137/8.



EVOLUCION DEL DEREGHO JAPONES 73

Desde la victoria del shogun en la guerra Shokyu, el Bakufu logré
otorgar al Japén medio siglo de paz y prosperidad. Una base importante
para este logro habia sido colocada ya por Yoritomo personalmente.
Viendo que la politica Heian habia fallado, inter alia, por su incapa-
cidad de implantar un sistema justiciero satisfactorio, bajo control cen-
tral, sistema que fuera eficaz, cuando menos, dentro del enorme y
rico territorio ya incorporado a la civilizacién imperial, Yoritomo orga-
nizd en las vastas tierras que dependian del shogun una especie de
Suprema Corte, el Monjusho, 1a Oficina de Investigaciones y Decisio-
nes, y uno de sus sucesores, Hojo Yasutoki, a menudo comparado con
Eduardo I de la Inglaterra medieval (que también hizo tanto por la
organizacién del aparato justiciero), reorganizé alrededor de 1225 este
Monjusho, transformandolo en el llamado Hyojoshu, con un Consejo
Judicial, Ketsudansko, de 13 magistrados. El Goseibaishikimoku o Jo-yei
shikimoku (este Gltimo término significa: “Ordenanza”) de 1232 orga-
nizé en 51 articulos la actividad de esta Corte, ademas de contener
normas para a'gunos otros temas, mas bien relevantes para el sistema
“feudal” japonés que para el derecho privado.” Esta Ordenanza ha
suministrado una buena base de'verdadera justicia para varias generacio-
nes, dentro del territorio controlado por el shogun personalmente (qui-
zas un tercio de lo que podia considerarse como el Japén de aquel en-
tonces, pero el tercio mas importante). La justicia en cuestién fue tan
alabada por su objetividad e imparcialidad, que pronto inclusive sus
antiguos adversarios le sometieron sus pleltos, aun en los casos en los que
hubieran podido dirigirse a jueces de origen més bien imperial-palaciego.
Ademas, los representantes del shogun, desde Kamakura, controlaban
severamente la calidad de la administracién y labor judicial de los vasa-
llos shogunales directos, radicados en la provincia.

Este Jo yei shikimoku de 1232 tuvo como autor 1ntelectua1 a un re-
gente shogunal, Yasutoki, de la familia Hojo. En su articulado encon-
tramos una posicién relativamente dignificada de la mujer, ademas de
un ambiente de total lealtad del vasallo a su sefior, con el deber absoluto
de vengar su muerte y de morir antes de rendirse, prmmplos Cuyos €ecos
todavia vislumbramos en el desprecio que el militar japonés mostré du-
rante la Segunda Guerra Mundial al adversario que se rindiera, y en
casos extremos como el de Ohoda que durante casi 30 afos continud

9 Mencionemos como detalle curioso que esta Ordenanza es la primera que utiliza, adem4s
de los signos ideograficos chinos, las letras fonéticas de invencién japonesa, que —también en la’
actualidad—— coexisten con los kanji chinos.



74 GUILLERMO F. MARGADANT

en forma solitaria la guerra del Pacifico, ya que en 1945 su superior no
le habia autorizado oficialmente que se rindiera. Es a este ambiente, for-
talecido por el cédigo moral del guerrero (el Bushido, que en seguida
mencionaremos) y por el ya aludido amor popular al héroe fracasado
que opta por la muerte,’ que se debe a aquella famosa glorificacién del
suicidio ritual, el seppuku, el harakiri™

Desde luego, esta reforma judicial del shogun era incompleta: se
refiri6.a la facultad del shogun de dirimir pleitos entre sus vasallos di-
rectos, y también dentro de los territorios que directamente dependian
de él; pero existieron muy escasos remedios para corregir injusticias co-
metidas en el interior de los territorios que dependian de nobles i 1mper1a-
les que no eran vasallos del shogun.

Al lado de la legislacién de 1232, Ccuales otras normas se aplicaron?
La legislacién Tai-ho y sus suplementos asi como diversos comentarios
oficiales, quedaban formalmente en vigor, ademas de una multitud de
decretos imperiales, mal compilados y a menudo inaccesibles al pablico
comin y corriente. Ya hemos mencionado, ademas, las “leyes domésti-
~ cas” de ciertas familias nobilitarias, v la tendencias de estas leyes (sobre
todo desde el siglo xm) de convertirse en fuente de derecho para todo
el territorio que de tales familias dependia.

Otro importante sistema normativo de esta época, el “Camino del
Caballero”, el Bushi-do, la ética del samurai; era un derecho consuetu-
dinario, apoyado e ilustrado en muchas anécdotas de amplia circulacién,
de las cuales un samurai podia inferir lo -que debia y lo que no debia
- hacer.” Inclusive en el Decreto de Meiji del 4 de enero de 1882, dirigido
al Ejército, con un texto por lo demas tan europelzante, se reafirman los
valores de este Bushi-do, que también proporcionan el fondo general a
los Kami-kaze y patéticos casos como de Ohoda que acabamos de men-
cionar, o del famoso autor Mishima, cuyo seppuku, en 1970, en circuns-
tancias novelescas, ha sido comentado en todo el mundo.

10 Fste es el tema central del libro de Ivan Morris, The nobility of failure, ya mencionado.

1t Tal seppuku no suele formar cadenas, al estilo de la vendetta} el seppuku cometido por
un enemigo, aunque delante de la casa de uno, no obliga a realizar ahora un seppuku en sen-
tido contrario para lavar una supuesta mancha sobre el honor de la familia. Véase Monzemon
Chikamatsu, Fair ladies at a game of poem cards, ya mencionado, p. 275.

12 Véase Bushido, the soul of Japan, 1905, reed. Vermont/Tokio, 1969, por Inazo Nitobe,
erudito japonés de la fase Meiji que completé su educacién en los EE.UU. Se trata de una
apologia del Bushido, que .ayuda al occidental a sentir cierta apreciacién por un modelo social
que tan ficilmente rechazamos como vil, rudo primitivismo. Sin embargo, en cuanto a datos
concisos del Bushido (en fin, también la costumbre tiene ciertos rasgos concretos), esta obra
quizas no siempre satisface la curiosidad del lector.



EVOLUCION DEL DERECHO JAPONES 75

Por antiguas obras de teatro, novelas y cuentos (guias, desde luego,
no completamente fiables, pero que tampoco merecen ser desechadas
completamente) uno recibe la impresién de que, a causa de lo fragmen-
tario, contradictorio y a veces oculto, de las normas legisladas, y de la
obvia caida en desuso de varias viejas leyes, en su lugar conocidas anéc-
dotas, historietas populares y refranes pudieron ser usados como argu-
mentos relevantes, en la administracién de justicia.”® Ademas, toda la
tendencia confuciana es la de dar més importancia a la preparacién de
buenos jueces, que a la elaboracién de buenas leyes .

El budismo, aunque tan popular y gozando del favor oficial, ya no
formaba un baluarte contra la severidad penal, y la literatura que se
refiere a esta fase sugiere que diversas autoridades coexistentes podian
condenar a muerte, y ejecutaban (aunque a veces contra su voluntad,
a regafiadientes) las penas decretadas por los demas, sin protestar )
tratar de obtener una suavizacién o indulto; y la famosa “inspeccién
de la cabeza” llevada al juez de Ta sentencia, en una caja especial,
debia proporcionar la prueba de que la pena ordenada habia sido cum-
plida.** Y lo mas grave era, como sugiere esta literatura, que tales con-
denas eran a veces el resultado de rapidas, impulsivas decisiones, sin
debida forma de proceso, sin posibilidad de defensa, sin intervencién
judicial. Como suavizacién de la pena de muerte figuraba la condena
al suicidio, o el privilegio de ser decapitado por una persona de alto nivel
protocolario o moral. Sélo en discusiones como la referente a la licitud
de la ejecucion de una madre prefiada, con formulacién del principio de
que la pena no debe afectar a un ser inocente, encontramos todavia algo
de la tradicional sensibilidad humanitaria budista (y tal discusién no
deja de ser curiosa, ya que la administracién ultraterrenal de las reencar-
naciones, con la detallada contabilidad del Karma, corregiria automa-
ticamente las eventuales injusticias cometidas, de manera que el jurista
budista quizis debia tener menos remordimientos, al respecto, que el
moderno jurista occidental, cuyo concepto de equidad se limita a las
consideraciones ligadas a esta sola existencia; ademdas es asombrosa la
coexistencia de tales escriipulos para con el feto, con la préctica de cas-
tigar a toda una familia por ciertos delitos politicos cometidos por alguno
de sus miembros).

13. Chikamatsu, op. cit., pp. 286, 291,

13 Esta siniestra costumbre del kubi-shikken (examen de la cabeza cortada) se presta
para resultados teatrales que recuerdan a veces la mater dolorosa occidental, o el final de
Madre Coraje de Berthold Brecht.



76 GUILLERMO F. MARGADANT

En cuanto al ambiente religioso-ideoldgico de esta fase: en circulos
del shogunado el confucionismo, con su ética de austeridad y obediencia,
gozaba de gran popularidad. Interesante es, ademés, lo que sucedié
con el budismo: las turbulencias que dieron lugar al shogunado, im-
pulsaron al ciudadano promedio a interesarse mas por los goces del pré-
ximo mundo, en vista de que el presente poco tenia que ofrecer. Asf,
exactamente como lo que observamos durante el tercer siglo en el mundo
mediterraneo, la discordia y el ambiente perpetuo de guerra civil pro-
vocaron un florecimiento religioso, del que se aproveché sobre todo
aquella rama del budismo que se califica de Zen."” Al lado de esta rama
vemos la secta de Nichiren, creada en 1253, forma llamativamente into-
lerante y nacionalista del budismo, y otra secta, diametralmente opuesta,
la de Shinran, que desde 1224 se incorpor6é armoniosamente en el rico
panorama I‘CthOSO japonés, y que era democratica y tolerante, dos ras-
gos que parecen compagmarse mejor con la tradicién budista. Ademas,
es ahora que la religiosidad japone$h en general toma un tono de ultra-
terrenismo (otherworldliness),* lo cual acerca esta “Edad Media” japo-
nesa a la Edad Media occidental. Muchos monasterios budistas, sin
embargo, no llevaron este Gltimo rasgo a extremos franciscanos, y apro-
vecharon el interés popular y estatal por la religién para obtener conce-
siones de tierras y exenciones de impuestos, ademas del privilegio de
conceder derecho de asilo, en ciertos casos. Inclusive se arraigd en la
conciencia popular el principio de que “un mero laico no debe recuperar
lo que haya llegado a la posesién de un sacerdote”.’” Sin embargo, al
guerrero que se hubiera comportado mal, la entrada al sacerdocio no le
ofrecia una proteccién definitiva, y en casos graves podia ser perseguido
hasta en su escondite monéstico:*® para efectos penales, no “habia muer-
to para el mundo” en forma completa.”

En cuanto a la posicién de la mujer en esta fase: hubo una poli-
gamia admitida de facto, con jerarquia entre las esposas, pero con
igualdad de derechos entre los hijos de todas. Subsistian las siete causas

15 Para la historia del budismo-Zen, véase H. Dumoulin, 4 History of Zen buddhism, trad.
N. York, 1963, o lo referente a Zeri en W. Gundert, Japanische Religionsgeschichte, Tokio,
1935. Para una visién “desde dentro”: D. T. Suzuki, An introduction to Zen buddism (con
prélogo de C. G. Jung), N. York, 1964. Para €] lugar de Zen dentro del panorama religioso:
general del Japén, véase W. K. Bunce (ed.), Religions in Japan, Tokio 1973, o H. B. Earhard,
Japanese Religion, Encino, 1974.

16 Nakamura, op. cit., 1.64/5.

17 Argumento de un sacerdote en Chikamatsu, op. cit., p. 283.

18 Chikamatsu, op. cit., p. 285.

19 Chikamatsu, op. cit., p. 293.



EVOLUCION DEL DERECHO JAPONES 77

por las que un marido podia repudiar a su esposa, y resulta que ahora,
ademas de la esterilidad, también el hecho de parir obstinadamente hijas
o mellizos (considerados como algo denigrante, sélo digno de animales)
fue admitido como causa de repudio. Encontramos la prohibicién de
matrimonio entre determinadas clases nobiliarias, o entre nobles y per-
sonas comunes. Ya se habia generalizado la costumbre de que el matri-
monio fuera arreglado por los padres con intervencién de intermediarios
a menudo profesionales, los nakodo, y en las clases altas, los conyuges
generalmente se veian por primera vez durante la ceremonia matrimo-
nial. Fuera de la caspide de la aristocracia, los padres e intermediarios
solian arreglar un mi: ai, una cita para “verse” (mi) bajo aspecto del
amor (at), después de la cual los presuntos novios podian declarar si
tenian interés en la unién; y s6'o en el medio social mas bajo, las uniones
podian formarse por amor y ser decididas libremente por los directamente
interesados (despectivamente, en tal caso, se hablaba de un yagoo: un
“encuentro en el pantano”).™ En cuanto a las formalidades: en caso
de un mz ai, si después de éste se habia decidido que la unién convenia,
la familia del ndvio mandaba tegalos a la de la novia; en caso de ser
éstos aceptados y contestados mediante regalos reciprocos, igualmente
aceptados, se consideraba el matrimonio como firme: la ceremonia nup-
cial misma, aunque fijada en una fecha favorable, de acuerdo con las
estrellas, era como algo accesorio, y no tenia un caracter claramente re-
ligioso. Durante ella, las familias bebian ritualmente el nimero de
copas de vino, fijado por la tradicién. )
Pocas personas quedaban célibes (inclusive los sacerdotes budistas
ya no vivieron nécesariamente en el celibato) ; y el hecho de no tener
hijos fue considerado como una desgracia: “gente honorable tiene mu-
chos hijos”, dice el antiguo refran. También seria decepcionante que un
matrimonio no produjera mas que hijas; pero, en tal caso, la mayor
podia casarse con un marido que vendria a vivir en casa de ella, y toma-
ria el apellido de la familia.®® Esta marcada preferencia por la descen-

1%a En 1973, dos tercios de los matrimonios ya estuvieron basados en libre eleccién senti-
mental de los cényuges, y un tercio en arreglos por terceros. En la provincia, empero, el acento
sigue cayendo en los matrimonios arreglados, contrariamente a lo que uno observa en las grandes
ciudades (Japanese Times, 1.I1.1977).

20 Lo que solemos traducir como “adopcién”, en realidad es distinto de la adopcién occi-
dental; asi, el padre puede “adoptar” a un “hijo” para que se case con su hija. Esta adopcién
japonesa era un instrumento de movilidad social; dejandose adoptar y abandonando el apellido
original, un rico comerciante, por ejemplo, podria casarse con una mujer de una familia de
samurai empobrecidos. Socialmente, tales adoptados, yoshi, no eran bien vistos, como regla
general. Sin embargo, algunos yoshi pertenecen a la élite japonesa (el ex primer ministro



78 GUILLERMO F. MARGADANT

dencia masculina y la cuasiconversién del yerno en hijo, a falta de éste,
probablemente tuvo que ver con la metafisica popular, que implicaba
homenajes post mortem, por parte de hijos, algo que también hal’amos
en la tradicién romana y aria en general. La inutilidad de las hijas, al
respecto, Ilevd hacia la frecuencia del infanticidio de éstas, generalmen-
te mediante asfixia,” practica totalmente licita a la luz del poder total
de un paterfamilias sobre sus hijos, al estilo del ius vitae necisque del
derecho romano arcaico. En vista de la poligamia y de esta costumbre
de la eliminacién de hijas, uno se pregunta si no habria, como resultado
de esto, una llamativa escasez de mujeres casables: en fin, la diferencia
cuantitativa no pudo ser absorbida por el celibato de muchos religiosos.
Sin embargo, circunstancias econémicas deben haber contrarrestado la
natural tendencia poligémica del hombre, reduciendo la poligamia a
la delgada capa -de los ricos (nobles, samurai y algunos comerciantes) :
y la posible mayor mortandad del hombre quizas explica el resto de esta
aparente discrepancia aritmética. '

La inferioridad social de la mujer es ilustrada por la frecuencia con
la que ella tuvo que afearse, después de casarse (afeitindose las cejas,
etcétera).”

Mencionemos todavia que el matrimonio de la hija no disminuia el
poder del paterfamilias sobre ella, circunstancia que facilmente podria
provocar conflictos entre suegro y marido (como también en situaciones
semejantes; presentadas por textos clasicos romanos).

Como ya dijimos: el Shikimoku no fue desfavorable a la mujer. Es
verdad que su articulo 11 disponia que las propiedades de ella fueran con-
fiscadas en caso de ciertos delitos (homicidio, traicién) cometidos por
el marido, y que el articulo 24 parece indicar que se consideraba inmoral
que una viuda volviera a casarse, estipu'ando que, en tal caso, ella debia
devolver a los parientes del difunto lo que heredé de éste. Por otra parte,
empero, el adulterio fue sancionado en forma simétrica (con confisca-
cién y exilio) y, cuando menos formalmente, el divorcio podia ser pedido
por ambas partes. Ademas, en caso de encontrarse amenazada por una
repudiacién, basada en una de las causas menos graves de la menciona-
da lista, la mujer podia defenderse mediante un juramento; y en la prac-
tica comenzaba a divulgarse la estipulacion, en el momento del matri-

Nishi, por ejemplo, celebré en 1912 tal matrimonio combinado con adopcién y pérdida del
apelhdo)

21 La partera debia tener siempre un pedazo de papel molado listo, para sofocar a la
nifia recién nacida si el padre lo ordenara.

22 E. Westermarck, History of human marriage, Londres, 1903, p. 121,



EVOLUCION DEL DERECHO JAPONES 79

monio, de una pena convencional para el caso de una repudiacién sin
culpa de la esposa. En cuanto al juramento con que una mujer tratara de
defenderse contra una repudiacién: en caso de duda acerca de su vera-
cidad, se podia obligarla, después de tal juramento, a quedarse durante
siete dias en algin templo, para que los demas pudiesen observar si ha-
bia manifestaciones sobrenaturales que pusieran en duda el valor de
su declaracién (ademas, los juramentos debian registrarse en papel con-
sagrado por los templos, lo cual aumentaba el ambiente religioso del
acto y constituia un baluarte contra juramentos falsos).”

El articulo 24 del Shikimoku, ademas, otorgaba a la esposa divorciada
por una causa en la que no hubiera culpa por parte de ella, el derecho
de conservar lo que hubiera recibido en virtud del matrimonio. El ar-
ticulo 18 concedia a las hijas plenos derechos sucesorios, aunque en la
practica, por Gltima voluntad, uno de los hijos (no necesariamente el
mayor) podia ser declarado heredero de mucho més que sus hermanos
y hermanas, convirtiéridose asi en jefe (soryo, ichi-zoku) de toda esta
rama de la familia. El articulo 26 otorgaba a ambos sexos la facultad de
hacer y revocar testamentos; ademas, solteras y viudas sin hijos podian
adoptar a herederos. Asi, en esta fase de la historia juridica del Japén
hay luces .y sombras en relacién con la posicién de la mujer. Ademas,
en la vida real, la situacion de una mujer debe haber sido més aguan-
table aun de lo que sugiere el contenido del Shikimoku: en el nivel pro-
letario, curiosos cuentos populares de esta época apuntan hacia una ac-
titud bastante tolerante, también con el adulterio de la mujer; y en
niveles superiores hallamos casos como el de la misma viuda de- Yorimo-
to, mujer de pelo en pecho, que intervino activamente y con éxito en
la politica (y, de paso, organizé el asesinato de su propio hijo) ; ademas,
los documentos de la época sefialan casos en los que mujeres aristécratas
combatieron ciertas clausulas en testamentos (por ejemplo, a favor de
hijos que se comportaron mal), que las podian perjudicar. No; la mujer
de la fase Kamakura siguib teniendo cierta importancia en la vida eco-
némica, social y politica, y la gran capitis deminutio de la mujer japo-
nesa quedé reservada para la préxima fase, la Muromachi.?

En cuanto al caracter “feudal” de esta fase: la primera mitad de la
época Kamakura todavia no presenta la plena dispersién del! poder que
caracterizd el alto feudalismo medieval occidental. Es verdad que la en-

23 J. Ackroyd, Women in feudal Japan, TASJ, I11.7 (1959), pp. 31 y ss. (especialmen-
te p. 37).
24 Tbidem.



80 . GUILLERMO F. MARGADANT

commendatio a algin préximo samurai poderoso, y el deber de fidelidad
total a algtn caudillo, eran rasgos destacados de estos afios; pero el alto
grado de control central desde Kamakura —un control ejercido siempre,
formalmente, a nombre del emperador en Kioto— es un obstaculo, para
hablar, a mediados del siglo xn1 de un verdadero “feudalismo” japonés;
y en caso de hacerlo, conviene llamar la atencién sobre las diferencias
con el feudalismo occidental: no sélo la existencia de un eficaz control
shogunal, sino también el hecho de que el senor de ningin modo quedaba
obligado al vasallo mediante una serie de deberes concretamente deli-
mitados y reclamables.”

Alrededor de 1250 observamos en el Japén una precaria,” no muy
légica y por lo tanto transitoria, coexistencia-entre varias instituciones:

a) Los sho subsisten y pertenecen a menudo a una aristocracia ausen-
tista (kuge), agrupada alrededor del emperador; generalmente son
administrados hereditariamente por poderosos gerentes, sur place,
que, a su vez, necesitan del apoyo de grupos locales de campesinos-
guerreros, cuyos grupos son organizados alrededor de algtin caudillo.

En una avalancha de procesos, el poder de los antiguos titulares de

los sho fue paulatinamente reemplazado (a menudo mediante su-

cesivas soluciones conciliatorias) por el de tales administradores y

guerreros locales, y poco a poco nuevos “propietarios”, arraigados

en los problemas de su tierra, con espada en la mano, y un grupo de
fieles guerreros bajo su mando sustituyen al refinado, ausentista,
aristécrata palaciego.

b) El emperador es reconocido como remoto simbolo de unidad, y su
ascendencia divina, convirtiendo al Japén en pais favorecido por los
dioses, lo protege contra la anulacién de su posicién, ya casi pura-
mente decorativa, siempre que se resigne a reinar sin gobernar. Sus
funcionarios locales, en la provincia (como los gobernadores), tam-
bién, ya habian perdido toda importancia practica.

¢) El shogun ejercia el poder para el emperador, mediante funciona-
rios propios, que poco a poco habian venido sustituyendo a los del
emperador, y mediante administradores-protectores shogunales co-
locados en muchos sko.

d) Sin embargo, los funcionarios shogunales locales ya comienzan a mos-
trar una tendencia hacia una creciente independencia.

25 Tbidem.
258 Véase Jouon de Longrais, op. cit., pp. 144 y ss.

B T



EVOLUCION DEL DERECHO JAPONES 81

e) Ciertos terratenientes en la provincia comienzan a acumular lati-
fundios alrededor de su residencia, ya no, como antes, en combina-
cién con ausentismo, ni tampoco mediante la practica de coleccionar
shiki —figura juridica que ya describimos en el capitulo anterior—,
sino adquiriendo la propiedad plenaria y administrando las tierras
personalmente, siempre apoyados en grupos de campesinos-guerre-
ros de los cuales estos latifundistas figuran como caudillos. Asi co-
mienza a perfilarse la tipica figura de la préxima fase: el daimyo
local, reyezuelo, viviendo en su castillo y administrando su territorio
con una creciente independencia de todo poder central, especiali-
zandose en la politica de formar alianzas y contraalianzas con otros
daimyo, y de olfatear el momento oportuno para traicionar a éstos.

f) Tanto el emperador como el shogun eran, en lo personal, titulares
de grandes dominios.

Asi, en este panorama observamos elemeéntos de poder central (em-
perador, shogun, funcionarios locales shogunales) en lenta bajada, al
lado de elementos de descentralizacién (creciente independencia de re-
presentantes locales del shogun; dazmyo) en gradual ascenso. Para éste, -
varios factores exteriores de desorden vinieron a ayudar; ademdés, hubo
un ambiente de progresivo descontento en el mundo de los pequefios e
inclusive grandes terratenientes, provocado por el sistema de la divisién
de las herencias. Este descontento y el correspondiente deseo de encon-
trar nuevas tierras, por parte de los multiples “segundones” sin tierra,
hizo buscar, desde luego, la posibilidad de arrancar tierras a los que poca
resistencia solian ofrecer, o sea los aristécratas ausentistas de la Corte,
bajo toda clase de intimidaciones, se vieron a menudo desplazados en
el residuo de sus antiguos derechos por daimyo locales. Cuando éstos ex-
pulsan con éxito ~—pero con grandes sacrificios— de nuevo a los mon-
goles,” y cuando esta victoria defensiva no pudo ser recompensada me-
diante la distribucién de tierra,” el descontento de los daimyo para con
las autoridades tradicionales aumentd.

26 En dos ocasiones, los mongoles trataron de incorporar el archipiélago japonés a su
inmenso imperio. La segunda vez, durante la batalla naval decisiva de 1281, un cambio de
viento dio el triunfo al Japén, y fue este famoso “viento divinio”, kami-kaze, que dio su nombre
a los aviadores suicidas de la II Guerra Mundial (y a ciertos taxistas de Tokio). Esta mitolo-
gizacién de la historia nacional es modesta al lado de, por ejemplo, Josuah. Es un divertido
Jjuego espiritual —aunque tan initil como los demés de tales juegos— el de imaginarse cémo
se hubiera cambiado Ia historia de Asia si una tardanza de este kami-kaze hubiera eliminado
en 1281 la esencial insularidad de la cultura e historia del Japén.

27 En 1924, el shogun tuvo que declarar de plano que ya no habia con qué remunerar
las hazafias de 1274 y 1281.



