EL PRINCIPE

ANALISIS. ESPIRITU DE LA OBRA. REALISMO
CONCLUSIONES '

ANALISIS

Toda la obra del genial florentino ha sido pospuesta, ¥y
ha pasado a ocupar un lugar prominente en la ecritica acer-
ba y a veces mezquina de su obra, este pequefio opiseulo
de politica realista. Es por ello que para considerar su
obra, alrededor de la cual, como gira la brijula fija en
su pivote, asi gira toda o casi toda exposicién de los prin-
cipios del llamado « Padre de la ciencia politica». Es ne-
cesario, es impreseindible, un anélisis detallado de la obra;
pero no con el erréneo concepto de que éste ha de ser por
capitulos y maximas aisladas, sino relacionadas entre si,
porc_[ue a pesar de que a primera vista parezca que esta
obra carece de unidad y fin, lo tieme, como lo demostrare-
mos en su debido momento. . '




510 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

La dedicatoria, de la que nos ocuparemos més detenida-
mente en otro lugar, porque con ella va unida una ecritiea
equivocada, seglin nosotros : Que la obra es de ocasién e
interesada, como lo pretende demostrar Baumgarten.

El capitulo primero, que trata de las clases de los prin-
cipados y de los modos por los cuales se adquieren, comien-
za eon una frase que coloca sobre seguro pedestal la gloria
de Maquiavelo : « Los Estados y soberanias que han teni-
do y que tienen autoridad sobre los hombres, fueron y son
repliblicas o principados. » En la gue por primera vez se
contraponen como conceptos diversos, el principado o mo-
narquia, entendida como gobierno absoluto y soberania de
uno solo, y la repiblica o soberania de todos. Luego hace
una clasificacién de los principados en hereditarios y nue-
- vos, y estos tltimos en completamente nuevos y los anexa-
dos como parte de otro; y se adquieren por las armas, por
la fortuna y por el genio.

El capitulo segundo, que trata de los principados here-
ditarios, se inicia declarando qué deja aparte a las repa-
blicas que los traté ya en los Discursos sobre las décadaes
~de Titewo ILavio. Se dedica exclusivamente en 6l a conside-
rar los Estados hereditarios y su mejor modo de conser-
varlos, que es el de conservarlos en el mismo estado en
que han sido recibidos, porque (como él dice y esto no es
sino la simple eonstatacidn de los hechos) : « La antigiie-
dad y la continuidad del dominio apagan los deseos y amor-
tiguan los anhelos de la innovacidn, ya que toda mudanza
labra los cimientos y marea los jalones para otros cam-
bios. » : _

El capitulo tercero, que es el .méas largo, trata de los
principados mixtos, Diece: « Estin los principados nuevos
erizados de dificultades, pero. las de los mixtos provienen
de la dificultad natural comiin a todos los principados nue-




‘EL PRINCIPE ‘ . 511

vos, porque, creyendo mejorar, los hombres cambian de se-
fior, lo cual es un notorio engafio que luego la experien-
cla se lo hace notar. » _

" Ello proviene porque necesita vejar- a sus vasallos, los
cuales desean vengarse, y sus amigos no consiguen todo
lo que desean, y pone los ejemplos de Luis XII y Luis
Sforza. .

Pero la segunda vez, dice, es més dificil el perderlos,
porque ya se conocen las causas porque se lo perdid. Con-
tinfia con los mismos ejemplos y expone las diversas me:
didas que se deben tomar segiin sean las situaciones del
Estado conquistado, y dice que para poseerlo con alguna
seguridad basta extinguir la dinastia de los principes que
tuvieran al frente de sus destinos, y es signo de prudente
buen gobierno trasladar su residencia a la tierra conquis-
tada. Es bueno establecer colonias, porque ofendeén a po-
cos y de tal gravedad, que no pueden vengarse, mientras
que la ocupacién ofende a muchos y tan levemente, que
el odic y la resistencia aumentan. Hace luego una .critica
de los errores ya ciertos de Luis XIT en la conquista de
la Lombardia, la ocupacién de Népoles a medias con Fer-
nando VII de Aragén y la fomentacién de la de la Ro-
mafia por Alejandro VI. Conecluyendo : « De aqui se
desprende una regla general que, o no falla nunca o falla
muy rara vez, como es la de que quien ayuda a otro a
engrandecerse, trabaja en dafio propio, porque el apoyo
se presta o con la habilidad o eon la fuerza, medios ambos
que infunden graves. sospechas al que llega a ser fuerte
y poderoso. »

En el capitulo cuarto estudia las causas por qué Alejan-
dro y sus sucesores conservaron pacificamente después de
sus guerras los paises conquistados, y pone de ejemplo el go:
bierno tureo y el franeés, y estudia la fortma de conquis-




512 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

tarlo y conservarlo. El primero, que es un pueblo de es-
clavos, sin aliados interiores; y el franeés, es méis dificil
de hacerlo, por lo que dice que la conquista y conserva-
cion de ella depende menos de la virtud que de la forma
en que fueron gobermados.

En-el capltulo quinto trata « del modo eémo han de go-
bernarse las ciudades o pueblos que antes de conquistarse
se regian por leyes propias» y dice : ¢ cuando los Estados
que se adquieren estin acostumbrados a vivir en libertad
y a regirse por leyes propias, pueden conservarse de tres
maneras. Es la primera, destruyéndolos. Es la segunda,
trasladando a ellos la residencia. Y es la tercera, dejando-
los que se rijan con sus propias leyes y con un go‘bierno
de pocos y que sea fiel ». Tal es el mejor medio para lograr
la dominacién de una ciudad acostumbrada a un régimen
liberal. Trae luego a eolacién diversos ejemplos de los es-
partanos y romanos en sus conquistas; y agrega textual-
- mente : « E1 que se apodera de una ciudad acostumbrada
a vivir en medio de sus libertades y no se decida a des-
truirla, ha de esperar ser destruido por ella, pues siempre
tendré como enseiia de rebelién las libertades y su antiguo
régimen, que no podran hacer olvidar los beneficios ni el
transcurso de los afios. Mientras que los pueblos acostum-
brados a la servidumbre politica, basta con extinguir la
dinastia del principe. En las repiblicas no hay més reme-
dio que, o conguistarlas, o trasladar a ellas su residen-
cia. »

En el capitulo sexto, que trata de los Estados que el con-
quistador adquiere con su esfuerzo y propias armas, Dnos
explica en parte en su primer parrafo el por qué de las
frecuentes citas de César Borgia. Diee que los hombres
siguen por las.sendas que los otros hombres abrieron, pero
como no siempr® siguen todo el sendero; necesario es, aunque




EL PRINCIPE ' 518

para llegar a parecérseles en algo, hacer como los arqueros
gue cuanio mas lejano estd el blanco més alto tira la
flecha, no para aleanzar el punto méas alto, sino para dar
en él. Advierto, dice luego, que en los principados nue-
vos se halla el principe lleno de dificultades, pero ya el
haber ascendido a tan alto lugar indica méritos y talento
que anulardn muchos inconvenientes. ‘Dice luego que es
necesario no confiarse en la fortuna, y los que no lo ha-
cen conservan durante méas tiempo su principado. Cita lue-
go los ejemplos de Moisés, Ciro y Rémulo, y estudia las cir-
cunstancias por las euales lograron ocupar tan alto lungar
en la historia : la ocasién. Pero agrega : « los que por ta-
les vias han llegado a ser principes, dificilmente conservan
la conquista, porque estin necesitados de innovar, y los que
han estado « como el pez en el agua» con el régimen an-
terior, le hardn fuerte oposicién, y los favorecidos seran
timidos en su apoyo por el recelo comidn a todos hacia lo
nuevo; por lo que dice que si para introducir lo nuevo
es aconsejable la persuasion, no se harid nada, por lo que
es necesario la fuerza; y dice : ¢« Téngase en cuenta que
siempre han vencido los profetas armados y que siempre
han fracasado los profetas inermes. » Y més adelante : <« Qus
los pueblos son volubles y dificiles de engafiar, por lo que
€8 necesario organizarlos en tal forma que cuando no crean
en algo tengan que creer en ello por la fueza.» ' |

El capitulo séptimo trata de los principados nuevos que
se adquieren con fuerzas ajenas o incidentes de buena for-
tuna, y dice : los que se conguistan por el favor y la for-
tuna son dificiles de mantener, porque les falta la ‘base
necesaria a todo principado nuevo, ¥ que, como ejemplo,
él jamas se cansari de citar los de Luis Sforza, en Milén,
y César Borgia; el primero, por medios licitos, y el se-
gundo por todos aquellos que pueden hacer un hombre

MiQ. — T. I : 33




614 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

prudente de Estado y no fiando nada en la fortuna, y
agrega : « Si examinamos la conducta del dugue, veremos
que puso a su poder futuro los més sélidos cimientos, y
1o es ocloso examinarla, porque tengo para mi que la imi-
tacion de los actos del dugue son los mejores preceptos que
pueden aconsejarse a un prineipe nuevo. Si fracasd en la
empresa, no fué por culpa suya, sino por extraordinaria
y aguda animadversién de la fortuna.» Luego estudia las
circunstancias en que logrd la Romafia y sus aspiraciones
a mayores conquistas; relata el asesinato de los Orsini y
demas ex enemigos de César, y en un pasaje lo califica co-
mo <«el divino engafio de Sinigaglia». Se particulariza
luego con la pacificacién y progreso de la Romaifia con-
seguido por César, y prosigue con la politica de alianzas.
del duque. Més adelante hace una reseia de los medios.
con gue se prevali6 para prepararse en el futuro su situa-
cidn, « Para ello hizo frente al peligro que creia avecinar-
sele, de cuatro modos. El primero consistia en extinguir
las generaciones de los sefiores a los que habia desposeido
de sus Estados, con lo que le quitaba al nuevo pontifice
el pretexto de desposeerlo a él. El segundo consistia en
atraer a su fraccidn a todos los nobles de Roma para do-
minar por este conducto al pontifice. El tercero estribaba
en buscarse en el Colegio cardenalicio el mayor nimero de
adeptos, y el cuarto en extender de modo tan singular el
nfimero y la calidad de sus Estados, que antes de fallecer
el papa Alejandro, le encontrara propicio a recibir los pri-
meros ataques del enemigo.» Luego agrega que era tan
astuto y valiente, que lo hubiera conseguido si no se en-
ferma de muerte, y dice : « No me atrevo a censurar nin-
guno de los actos del duque, porgue los conozeco; ante bien,
me gtrevo a proponerlo como modelo de los principes que
llegan al poder por la fortuna ajena y por las ajenas ar-




EL PRINCIPE 515

mas. » Todo lo maés, diee; que se le puede dcusar, es 1o
haber escogido mejor sucesor a su padre.

En el capitulo octavo trata de los que han llegado a
principes cometiendo maldades. Dice que para elevarse a
principe hay dos eaminos : o elevarse por sobre sus con-
ciudadanos o cometiendo alguna maldad. Y, hablando pri-
mero de éstos, cita dos ejemplos : El del siciliano Aga-
tocles, que era un hombre del pueblo que, ascendiendo
grado por grado en la milicia, lleg6 a pretor en Siracusa,
y una vez en él, un dia convoeé al Senado para tratar gra-
ves asuntos de la Reptblica, y una vez reunidos los se-
nadores los mandé asesinar, se apoderd del gobiermo y
resistié luego las invasiones cartaginesas. « Lia fortuna na-
da tiene que ver, dice, por consiguiente, si estudiamos a
fondo la vida y el esfuerzo de Agatocles.» Y méas abajo
agrega : « No es que llame yo virtud al asesinato de los
conciudadanos, a la traicién de los amigos, ni a la caren-
cia de la piedad, de la buena fe y de la religién, eondi-
ciones con las que puede conquistarse la soberania, pero
" de pingGn modo lograr la gloria.» El otro ejemplo es el
de Oliverotto de Fermo, que para conseguir el gobierno
de esta ciudad (Fermo), no titubeé en asesinar en un fes-
tin a su tfo, que lo eduncd, y a los amigos de éste, los prin-
cipales sefiores de la ciudad, y no hubiera perdido el go-
bierno de la ciudad sino cae en la celada de Sinigaglia.
Luego estudia el por qué, a pesar de su maldad extrema,
Agatocles ¥ los que ecomo él han ascendido por ella al
" poder han sido tolerados por los pueblos, y €l lo encuen-
tra en la forma en que ha sido empleada. Agatocles la em-
pleé en gran escala una vez en su vida y se pudo mante-
ner, mieéntras los que la usan levemente en un principio
y luego van en aumento, no pueden esperar que ¢ Dios y
los hombres les perdonen, como le acontecié a Agatocles;




516 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

los otros no sé de qué modo han de valerse para continuar
en el poder. Higanse de una vez todas las ofensas, que
no hieren demasiado si no tornan a repetirse. En cuanto
a los beneficios, es mueho més ldgico hacerlos poco a poco,
que hechos poco a poco se saborean mejor ».

El capitulo noveno trata De los principados civiles y

dice en él : « Un ciudadano puede llegar a principe sin
maldad ni violencia algunas, por medio del favor de sus
conciudadanos. » Para ello no es mecesario mas que una
gran astucia, y se puede fundar sobre los nobles o el pue-
blo. El que lo obtiene con ayuda de los primeros lo con-
serva con grandes dificultades, pues mirando éstos su con-
veniencia, apenas no la llene lo abandonan, por lo que le
conviene apoyarse en el pueblo que desea finicamente que
no le opriman y-a quien es facil conservar favorable. Es
de gran utilidad gobernarlo solo y no por medio de mi-
nistros, pues el pueblo se acostumbra a obedecer a éstos y
- en los momentos de peligro no estari el pueblo acostumbra-
do a obedecerle. » Dice luego : « Los amigos, si no son la-
drones, deben ser respetados y protegidos. Pero a los ad-
versarios hay que dividirlos en dos grapos, y si lo son por
timidez no hay que alejarlos.» Y concluye: « Procure el
principe de gobernar de modo que en todo tiempo y a lo
largo de toda suerte de vicisitudes los cindadanos tengan
que acudir a su autoridad ; de esta suerte no es aventurado
conjeturar que le permaneceran fieles. » | '
- Se refiere el ecapitulo déecimo Del modo de graduarse
la fuerza de los gobiermos, y dice en él que no debe olvi-
darse, al estudiar estos principados, el modo de defenderse.
Dice que los Estados fuertes deben organizar ejércitos fuer-
tes, y los pequefios concentrar sus fuerzas en la capital y,
sobre todo, ejercitar al pueblo en los trabajos de guerra :
construir murallas, fosos, fuertes, ete. o




EL PRINCIPE © BT

En el capitulo undécimo trata De los principados ecle-
sidsticos, de los que dice textualmente : « Tengo gue ha-
blar aqui de los principados .eclesidsticos. Cémo se adquie-
ren por méritos o por fortuna, las dificultades mayores
ocurren antes de posesionarse de ellos. Pero luego se con-
servan perfectamente. Pues como la posesién de ellos se
funda en las antignas instituciones religiosas, tiemen éstas
tal fuerza, que a toda costa sostienen la autoridad del
principe, cualquiera que sea su modo de vida y de go-
bierno. »

« Lios principes eclesidsticos poseen los Estados sin de-
fenderlos, ¥ los stibditos sin tomarse el trabajo de gober-
narlos, porque tales vasallos ni se curan de su emancipa-
cién y libertad ni piensan en ellas. Estos principados son
los nnicos tranquilos y los finicos felices. » Luego estudia
las causas y circunstancias del aumento inusitado del po-
der de la Iglesia. -

En los capitulos XTI, XTI y XIV, trata de las diver-
sas milicias y de los conocimientos militares de los prin-
cipes. Pasa revista a las distintas clases de ejéreitos : mer-
cenarios, auxiliares, mixtos y nacionales. Achaca a las pri-
meras los males que sufre Italia en esos momentos, y pasa
revista a las viecisitudes de diversas « repiblicas» por cul-
- pa de ellas. Las califica de cobardes; sus jefes son falsos,
muy inclinados a la traicién y a la mala fe e interesados
en la continnaeién indefirida de la guerra. Las auxiliares
son peores, pues si pierden, el que pierde es el principe,
y si ganan, el que gana es el jefe de Estado a que las
tropas pertenecen, pues tienen al principe a su merced, por
lo que éste es el que, ganen o pierdan las tropas, siempre
pierde. Las mixtas tienen menos desventajas, pero siempre
- las tienen grandes, por lo gue es bueno, y todo Estado que
quiera fundarse sobre bases fuertes debe organizarlas, son




518 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

las milicias nacionales. Sobre ellas, dice, se fundaron lag
grandes nacionalidades de la antigiiedad.

Luego en el capitulo XIV afirma que deber esencial
del principe en la paz es ocuparse de la guerra y conocer
bien los terrenos que posiblemente utilizard como campo de
batalla, imitando a Filopémeno, principe de los agqueos,
cuyo ejemplo incita a los sefiores a seguir, y ensefidndoles
que Francisco Sforza, por tener un ejéreito, ascendié de
simple ciudadano a duque de Milidn, y sus descendientes,
por mno temerlo, descendieron de dugues a ciudadanos.

En el capitulo XV trata En qué cosas los hombres, y
sobre todo los principes, merecen alabanzas o vituperios.
Comienza diciendo que no ignora que otros han tratado el
tema, pero lo han hecho eémo debieran comportarse los
principes y cindadanos en Estados y repiiblicas imagina-
das, y dice : « prefiero decir la verdad como es a como nos
imaginamos que es »; y luego agrega : « Es tan grande la
diferencia que hay entre cémo vive uno a.cémo debe vivir,
que el que prefiera lo que debe hacerse a lo gue se hace
en realidad en la vida corriente eamina a su ruina antes
que a su rehabilitacién, y el hombre que quiera conducir-
se con honestidad en todas las cosas, fracasard necesaria-
mente entre tanto bellaco. Asi, pues, el principe debe ser
bueno o malo, seglin le aconsejen las circunstancias. » Agre-
ga luego que todos los hombres son dignos de elogio y de
censura e igual los principes, que los hay de todas clases
¥ con toda clase de vicios y virtudes. « Ya sé yo que seria
“buena cosa encontrarse con que un principe, atesora las
més excelentes cualidades personales.» «Pero como esto
no es posible — sigue diciendo — ni seria prudente apli-
car todas sus virtudes, es necesario que oculte los vicios
que le podrian hacer perder el gobierno.» Y sigue dicien-
do textualmente : « Y no debe tampoco tomar muy a pecho




EL PRINCIPE 519

que le vituperen aquellos defeetos por los cuales se man-
tiene prinecipe, porque, si bien se mira, habri cualidades
malas que parecerin virtudes y que produzean su ruina
si las pone en ejecucién, y habri, en cambio, cualidades
buenas que parecerin deféctos, ¥ que, fomentandoselas ¥y
estimuldndolas, es posible que le llenen de seguridades y
bienandanzas. » N )

El capitulo XVI trata De lo liberalidad y de la mi-
seric (este dltimo concepto tomado en sentido de avari-
¢ia) ; ¥y dice que el prineipe no debe derrochar dinero en
boato y gran pompa, sino que s6lo debe parecer que lo es
¥y reservar los dineros para la época de guerra, tomando
ejemplo de Julio II, que por su fama de liberal le hicieron
papa, pero luego se cuidé de emplearla y atesoré para ha-
cer la guerra al franeés. Mis adelante dice : « La libera-
lidad es condieién que, por su naturaleza, se desgasta y
consume c¢on presteza, pdrque la vas desgastando al paso
que te vas desposeyendo de los medios que te dan fama
de liberal y llegas a ser pobre y despreciado, al menos que
para huir de ambas cosas caigas en la rapaceria y te hagas
odioso.» Por lo que acaba que méis vale crearse fama de
tacafio que hacerse odioso y luego cometer infamias.

En el capitulo XVII trata De la crueldad y de la cle-
mencia, ¥y de st vale mds ser amado que temado. El mismo
contesta que bien vale emplear la crueldad, pero emplearla
en el bien, como César en la Romafia, y contestando di-
rectamente, dice en el péarrafo final : <« Volviendo, para
concluir, al tema de si un principe debe ser temido o ama-
do, diré que los hombres aman segiin su voluntad y que
temen segin la voluntad del principe. De modo que si el
principe tiene prudencia, debe cimentar su poder en si
mismo y no en los demés, procurando tinicamente que no
le odien sus vasallos. » '




520 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

El capitulo XVIII trata de Cémo debe guardar el prin-
cipe la fe jurade. Es alrededor de este capitulo, conjun-
tamente con diversos pasajes de otros, que en la segunda
o tercera parte se fratarin, que ha girado y gira la eri-
tica de aquellos que enfocan el problema desde el punto
de vista moral, como si la- ciencia pudiera detenerse ante
conceptos més o menos artificiales de la hipocresia de los
hombres de una época. Por ello no ha de extrafiar demos
a este capitulo una gran extensién y acopio de citas del
texto. Comienza asi : « El prineipe, como todos saben, debe
preferir sin duda la lealtad a la falacia.» Y agrega luego
que la historia recoge hechos de principes famosos por sus
hazafias que han faltado a su fe jurada y que han cogido
en sus redes a quienes en ellos se confiaban.

A veces se combate con las leyes y otras con la fuerza.
La primera es propia de hombres y la segunda de anima-
les, y los principes deben estar listos para aplicar ambas ;
asi lo entendieron los antiguos al crear la leyenda de Aqui-
les educado por el centauro Chirén. Y dice luego que el
leén no conoee las trampas y vence a los lobos, y el zorro
conoce aquéllas y no puede contra éstos; y dice : ¢« No com-
prenden bien sus intereses los que tGnicamente imitan al
le6n. » : _

«Cuando le perjudique, el principe debe faltar a su
promesa. Debe también faltar a ella cuando desaparecie-
ron los motivos que le obligaron a prometer. Este precepto
‘seria diseutible si-todos los hombres fueran buenos; pero
como son malos y desleales contigo, no es justo que ti
seas leal con ellos, Un principe encuentra  siempre argu-
mentos para disculparse en el incumplimiento de su fe
jurada.» Y dice gue puede presentar multiples ejemplos
de violacién de pactos por principes que han sabido a tiem-
po imitar a la zorra. De todos modos — agrega — hay




EL PRINCIPE 521

que disfrazar bien las cosas y ser maestro en disimulo, por-
que el hombre es tan cédndido y depende tanto de las eir-
cunstancias, que siempre habri un engafiado para un en-
gahador.» Cita.a Alejandro VI y sus faltas a la fe jura-
da, y dice : « Sus engafios le aprovecharon siempre, porque
conocia perfectamente a la humanidad.» Luego dice en
unos parrafos, que transeribo integros para no mutilar
ideas ni conceptos de ninguna especie : « Mejor es que pa-
rezeca que un prinecipe tiene buenas cualidades a que las
tenga en realidad. Casi estaba por decir que si las tiene
y las practica de continuo, le perjudican, y que le bene-
fician si parece que las tiene. Le serd muy util que parez-
ca piadoso, fiel, humano, integro y religioso, y hasta le
serd muy til que lo sea, siempre que esté resuelto a ser
lo contrario de lo que parece cuando haga falta.» En se-
guida afiade en el parrafo siguiente que es peligroso para
un principe — sobre todo nuevo — que practique las vir-
tudes que le den fama de bueno, porque debe ser hombre
sin fe y cruel cuando las circunstancias lo exijan.

Por lo que, si es virtuoso, debe ser tan ddetil que pueda
plegarse a todas las situaciones. Sobre todo de parecer re-
ligioso, « pues los hombres, dice, juzgan por lo que ven, y
la generalidad no sabe lo que mira y todos juzgarin por
las apariencias, y los pocos que lo conozean no se atre-
verin sino a seguir la opinién del vulgo s, y termirna ex-
presando : ¢ Algtin principe de los actuales, que mo con-
viene nombrar, habla de paz y de lealtal a todas horas y
no conoce ni de nombre ambas cosas. De haber sido pa-
eifico y leal, hace tiempo que hubiera perdido su reputacién
y sus Estados. »

El capitulo XIX trata de [El principe debe evitar el
desprecio y el aborrecimiento. El principe se hace abo-
rrecible en cuanto sea voluble, ligero, afeminado, pusili-




522 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

mine e irresoluto. Debe mantener su palabra aunque sea
injusticia, para evitar que se pueda temer un engaifio. Debe
mantenerse seguro en el exterior, manteniendo alianzas y
teniendo a respeto a sus enemigos, que en el interior su
politica evitara las conspiraciones, y si es popular, pasari
lo que pasé eon Bontivoglio en Bolonia. Luego cita el go-
bierno de Francia y su sistema de balanceamiento de po-
der entre nobleza, pueblo y rey; y mas adelante la de los
emperadores romanos y su distinta suerte por los méto-
dos empleados en apoyarse en el pueblo o la milieia. |

En el capitulo XX de la obra estudia De si son Wfi-
les 0 permciosas las fortalezas y otras muchas cosas que
hacen los principes. Manifiesta que esto es variable, y
que se pueden encontrar ejemplos de construecion y de
destruccién de fortalezas para dominar mejor a los pue-
blos, al igual que sobre el problema de si se debe armar o
desarmar al pueblo y aconseja que por lo general debe armar
al pueblo y dejarle las armas que poseia, pues si se las
quitan, se ofende; y agrega que la mejor fortaleza para -
mantenerse es el carifio del pueblo y, teniéndolo, les es
indiferente tener o no tener fortalezas pues careciendo de
él, son inttiles éstas.

En el capitulo XXI trata De lo que debe hacer un
principe pare adquirtr buena fame; y dice que : < las
grandes empresas y los méritos extraordinarios son las co-
sas que mas realzan a todo principe »; y se vale del ejem-
plo de Fernando de Aragdén y la politica seguida para él
acrecer su poder y fama a costa de los nobles y la rigueza

de sus s@bditos. Y agrega que un principe debe dar bue-
" nos ejemplos a sus sfibditos, evitar la neutralidad en la
guerra y escoger el partido que méis probabilidades tiene
de ganar. ¢ El principe debe ser amigo de la virtud, hon-
rar a los que sobresalen en alguna profesién, alentar a sus




EL PRINCIPE ' 523

vasallos para que ejerzan tranquilamente su misién »; abs-
tenerse de cerrar los caminos a la inieiativa privada. Y
por dltimo le aconseja distraer al pueblo con fiestas y es-
pectiaculos, tomando é1 participacién en ellos, pero jaméas
rebajandose y olvidando su rango.

En el capitulo XXII se .dedica al estudio De los se-
cretarios de los principes, y dice que en ella se puede
conocer la perspicacia del hombre de Estado, pues si se
rodea de hombres capaces, se haran lenguas de su perspi-
cacia, y si son malos, no se podridn formar buen juicio.
Clasifica luego los seeretarios en tres clases : excelentes,
buenos € indtiles, y dice que hay un modo infalible para
que el principe les conozea, ¥ es ver si se ocupan méas de
ellos que del principe y del principado.

En el capitulo siguiente, XXIII, trata de Cdmo debe
huirse de los aduladores, y dice que cuando el prineipe
comprenda que la verdad no ofenda, huird de las adula-
ciones; que es prudente oir los consejos, pero que éstos
los debe él pedir y desanimar a aquellos'. que se los dan
sin solicitarselos, pero que, en cualquier forma, los debe
escoger, porque los hombres aconsejan segin sus conve-
niencias, porque : < Son malos si la necesidad no les obli-
ga a ser buenos.» Y sobre todo que los consejos, procedan
de quien procedan, han de parecer nacidos del prineipe
y no de los consejeros.

El capitulo XXIV trata de Por qué los pr'mowpes de
Italia han perdido sus Estados; y dice en él que siguien-
do las reglas dictadas en los capitulos que anteceden, el
.principe nuevo gobernara econ mucha prudencia y se hard
aplaudir por sus sabditos y estimarse mis que si lo fuera
por derecho sucesorio, y aleanzari la doble gloria de fun-
dar un nuevo Estado sobre bases y leyes nuevas. Exami-
nando las causas por qué se perdieron el reino de Néapo-




524 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

les, el ducado de Mildn y otros, dice que fué la mala or-
ganizacién del ejéreito, y oue en la paz jamAs pensaron
en la guerra, y a sus adversidades no hallaron mejor .re-
medio que huir en lugar de defenderse, para que los lla-
maren de nuevo llegada la oportunidad.

En el capitulo XXV habla De la influencia de la
fortuma y el modo de vencerla cuando es desfavorable;
y dice gue los hombres creen que los cambios violentos
en los hechos dependen de Dios. Y no es asi, sino en parte
de la fortuna, y la otra poreion por la inadaptabilidad de
los hombres a los tiempos, Para la fortuna es bueno pre-
pararse poniéndole obstaculos, asi como se evitan las inun-
daclones, no huyéndolas, sino oponiéndoles diques que las
desvien. Y luego agrega, referente a la otra causa : < yo
ereo que prospera todo el que se acomoda a la condicién
de los tiempos, y no puede prosperar el que sigue el opues-
to sistema »; y después de otras consideraciones y de citar
el ejemplo de Julio IT en sus conquistas, termina dicien-
do :.« En conclusién : variando la fortuna, ecomo los hom-
bres se empefien en mno variar de conducta, prosperarin
mientras los tiempos se atemperen a ella, y fracasaran
cuando no se dé este concierto. Vale més ser precavido
que ecircunspecto, porque la fortuna es mujer, de modo
que hay que dominarla, hay que tratarla sin miramientos,
demostrando la experiencia que sale vencedor de ella el
que la fuerza y no el que la respeta. Como mujer, es siem-
pre amiga de la juventud, porque los jévenes son con ella
poco considerados y muy audaces y vehementes. »

Finaliza el libro con el capitulo XXVI, que es una < in-
vocacién para libertar a Italia de los béarbaros»; la ex-
pulsién de los extranjeros y a la unidad italiana, que nos
da la clave y ei nervio de todo su libro, ¥y nos explica con
claridad meridiana el espiritu, objeto y fin de este opiiseu-




EL PRINCIPE 525

lo, aparentemente en contradiecién con sus ideas y pasado
politico. Analiza primero las circunstancias por las que
pasa Italia, y dice que si era necesario que para que
Moisés, Ciro y Teseo pudieran eumplir su iisién histé-
rica, que el pueblo d& Israel viviera esclavizado en Egipto,
los persas sometidos a los medos y los atenienses aislados
y dispersos, ha llevado la Italia a tal grado de abandono
¥ servidumbre, que es-de admirarse que algiin italiano no
haya emprendido la unidad y expulsién de los barbaros,
porque, dice, estd destinada a la ilustre casa de los Médi-
‘cis; y acaba con estas palabras su libro : « No debe per-
donar Italia la coyuntura de que vea aparecer su reden-
tor al cabo de tanto tiempo. No sabria- deeir con cuinto
amor, con cuanto afecto le recibirfan en todas las provin-
cias que han padecido las invasiones extranjeras, cuanta
seria su sed de venganza, qué ciega su fidelidad, qué abun-
dantes sus lagrimas de gratitud. ;Qué pueblo se negari a
la obediencia? ;Qué puerta permaneceri cerrada? ;Qué
dificultades pondran los envidiosos? ;Qué italiano sera ca-
paz de no prestarle obediencia?

« A todos envilece esta dominacién de los barbaros. Aco-
meta, en fin, vuestra ilustre casa con el 4nimo y la espe-
ranza con que se acometen todas las gestas gloriosas, a fin
de que a la sombra de su ensefia se ennoblezea nuestra
patria-y pueda realizarse aquel dicho del Petrarca :

Virtit contra furore
Renderd 1’arme; e pa’l cunbatter corto :
Use 1’antico valore
Nes italiei eor non e ancor morto.




526 SEMINARICO DE DERECHO POLITICO

II

EL ESPIRITU DE LA OBRA

Es sin duda este t6pico del espiritu de El principe, uno
sobre los cuales detractores y defensores han hecho gran
hineapié, y ambos han lanzado el grito de wvietoria pre-
tendiendo todos haber demostrado sus regpectivos puntos
de vista y no cejando una linea en sus conclusiones y con-
ceptos definitivos. Sus adversarios lo han declarado wvelss
nolss, guiados por las apariencias y sus pasiones por una
moral pura, por una politica moral y una moral politiea,
desprovista de todo espiritu; y no sblo eso, sino que han
pretendide demostrar que es una obra de ocasién y con
un fin de luero personal; no ven en ella mas que adula-
ciones bajas y consejos interesados por una pasién mas
baja ahn. -

Que la obra tiene un espiritu, un nervio, un sistema que
la rige y la desarrolla, un fin a que tiende, es innegable,
y sblo el parti pris de sus detractores les puede hacer ne-
gar cosa tan evidente y que esti a ojos vistos, que anima
la obra desde la dedicatoria, que otros pretenden dar como .
prueba contraria y confirmacifm de sus asertos. Exami-
nando la época en que ha sido eserito, el afio 1513 més o
menos, s¢ podrd comprobar que se hablé de la formacién
de un fderte Estado monérquico por el Papa para su her-
mano Juliano. Maquiavelo entrevié en esta oportunidad el
“momento propicio de inieiar la acecién para conguistar la
unidad italiana, que ya en cantos inmortales anhelara el




EL PRINCIPE | | 527

Dante. Y fué en esa época, precisamente, en que, interrum-
piendo la elaboracién de su otra gran obra, Las décadas,
escribié este pequeiio volumen. Ya redactado, titubeé largo
tiempo en dedicirselo a Juliano de Médicis, y estas vacila-
ciones estin expresadas por él en las cartas dirigidas a
Franceseo Vettori, y. que transeribe Villari en el apéndice
al segundo tomo de su obra. Em medio de estas vacilacio-
nes, debidas sobre todo a las dudas sobre la forma en que
habria de ser recibida (porque recuérdese gue habia sido
leal secretario de la Repiiblica de Florencia durante los ca-
toree afios de destierro de los Médicis), aumentadas por
Vettori en las cartas por éste dirigidas a Maquiavelo. Fa-
Heeié Juliano, y a instancias de la esposa viuda de éste,
el Sumo pontifice entregé el gobierno de Florencia a Lo- .
renzo, a quien fué dedicada la obra, el gue no di6é signos
de aceptarla, lo que Villari atribuye a dos causas : o que
no llegé a su eonocimiento, lo que es poco probable, o 1o
quiso dar muestras de conocerla, por si llegaba el momento
de aplicar sus consejos, rasgo que muestra el provecho de
las lecciones del maestro.

Los que afirman que sélo el interés personal le ha guia-
do al eseribirla, se fundamentan en la dedicatoria de ella
v sobre todo en el primero y ultimo pérrafo; pero esta
afirmacién y cargo nos parecen ahsolutamente gratuitos.
Creemos que ellos se disipan inmediatamente ante los ras-
gos de su recia personalidad; basta para esto recordar
aquella consulta que le hizo Julio I, y que relatamos por
ereerla poco conocida, creencia que se afirma al no verla
citada por aquellos autores que han hecho sus més orga-
nicas y cientificas eriticas y gue tomamos de la eonocida
obra de Lavisse y Rambaud : Estando la silla apostélica
ocupada por Julio II, este pontifice quiso expulsar a los
ultramontanos y para ello ide6 una politica conjunta con




528 ' BEMINARIO DE DERECHO POLITICO

el emperador y los espafioles contra Francia y Venecia,
y pidi6 por intermedio de Vettori su opinién a Maquiave-
lo. Este contesté con su dé?aprobacién a tal politica, de-
clarando que el verdadero interés del papado estaba en la
estrecha unién con el gobierno de San Marcos; el papa
entablé varias veces conversaciones y siempre recibié la
misma contestacién; su interés estaba en la alianza con
Venecia, y luego tuvo confirmacion cuando la politica con-
traria de Julio se desmorond en Marignan. Una sola frase
de Magquiavelo le hubiera valido su privanza personal, pero
ante el interés puso por encima su honor de politico y
su -dignidad de hombre de Estado. Ante esta contestacién
se hunde la afirmacién de autores que, como Baumgarten,
s6lo ven el lado superficial de las cosas y de los hechos y
no entran a investigar las causas internas que los moti-
van.

Hasta aqui nos hemos reducido a considerar la dedica-
toria, que no tiene sino una importancia secundaria y so-
bre la cual generalmente los autores no hacen hineapié, sal-
vo algunos alemanes, entre ellos Ranke y Baumgarten. Los
detractores del gran florentino no han titubeado ni un
momento en negarle a la obra, como ya queda dicho, todo
espiritu y mnervio. | | N

" Es natural que si examinamos, como Federico de Prusia,
méxima por méxima, aisladamente y la criticamos desde el
punto de vista moral, que por lo deméas no tiene nada que
ver en una obra ecritica de caracter ciemtifico, o entramos
a considerarla con una prevencién hacia ella, y aun més
como los miembros de¢ la Iglesia y sus herederos, en las
criticas se entiende, los jesuitas, que la califican de « obra
inspirada por Satanis», «aborto monstruoso del infier-
no », y que extrafia que en defensa de su eriterio no afir-
men ‘quée exhalan vahos de azufre como signo de su origen




EL PRINCIPE ' 529

diabélico, explicable y aun natural, repito, que no encuen-
fren un espiritu, un sistema central a la obra. Pero en pre-
sencia del dltimo capitulo, el XXVI, en que hace una in-
_citacidn a la expulsién de los barbaros de Italia, en que
anima al joven principe de Médicis a conguistar la unidad
y libertarlos de ese yugo ignominioso, y que aeaba con los
tantas veces citados versos de Petrarca, despuds de decirs:
«a todos envilece esta dominacién de los barbaross. ;No
nos da, digo, la clave del por qué fué eserita y el fin que
persiguié con ella? ;No nos dice, en estos parrafos finales,
el mévil que le hizo hacer un paréntesis a la redaccién de
las Décadas y escribir esa serie de miximas y consejos ex-
traidos de la vida real, de los hechos politicos gue suce-
dieron y sucedian dentro y fuera de la peninsula itdlica?

Es natural, y més que natural, rigurosamente légico, y
si asl no lo consideraran estarian en contradiceién consigo
mismo aquellos autores que examinaron la obra con el con-
cepto moral y a ésta la miden con el patréon de la época
actual o, repito, consideran sus enunciados aislados, la obra
. no tiene espiritu, y si lo tiene segiin los jesuitas, es el so-
plado por el diablo.. Aun maés : algunos de sus defensores
que hacen la critica basados exclusivamente, o casi toda
ella, en la época histérica en que ha vivido el autor, des-
cuidan esta parte; los que. con (entille y Rousseau consi-
deran esta obra como el libro de los republicanos, no pue-
den menos de dejar aparte, y como en la ignorancia de su
existencia este capitulo y varios pasajes del libro, coinei-
diendo con muchos de sus defractores en esto : que este
capitulo, ultimo del libro, no tiene nada que ver y es ab-
solutamente extrafio al resto de la obra; que este concepto
es absolutamente equivoecado no nos cabe duda, y es por
ello que trataremos de demostrar que es una creencia erré-
nea; que en él se encuentra la explicacién, la piedra de

MAQ. == T. I _ ) 34




530 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

" toque de la obra. Es lo que haremos en las péginas si-
guientes. Debemos ante todo examinar en lineas generales
la situacién politica de la Italia de entoneces, y después de
haberlo hecho, entrar a considerar la posibilidad de la uni-
ficacidn. ' o .

Italia estaba dividida en diversos ducados, repéblicas y
oligarquias, de las cuales sélo cinco o seis tenian una in-
fluencia preponderante; Néapoles, bajo la conquista arago-
nesa; Roma, con el gobierno de los papas; Florencia, la
de los Médicis y la republicana; Milan, con los Sforza; Ve-
neeia, que era una oligarquia de comerciantes maritimos, y
una gran cantidad de republiquetas que a veees no com-
prendian sino la ciudad y sus suburbios. Pero esta situa-
¢iébn de hecho no es nada comparada con la anarquia casi
absoluta de las formas de gobierno; la influencia extranje-
ra que llega, como en Florencia, a formar partidos poli-
ticos basados en sus politicas, como en este ejemplo, los
giielfos y gibelinos, que seguian la politica del papa y del
emperador. Pero més aun que esto, son : el recelo enorme
que existia entre ellas mismas, que las haecia coaligar con-
tra una eunalquiera por los celos que les producia el en-
grandecimiento; las intervenciones extranjeras provocadas
por' ellas mismas y que luego acababan por hundirlas en
la servidumbre, como pasé con Ludovico Sforza y Luis
de Francia, y junto con esfo el sentimiento de cada sefior
de ciudad que pretendia engrandecerse a costa de las de-
mis y que no toleraba el de las otras. Ante esta situacién
cabtica, era verdaderamente arriesgado pensar en la umifi-
cacién de la patria italiana, y sin embargo era un anhelo
general, no s6lo de esta época sino también de siglos an-
teriores : Dante ya la habia cantado; Maquiavelo, mis po-
litico que poeta, no se resigné a ello, y di6 consejos para
conseguirla. '




EL PRINCIPE 531

Ante esta situacién irregular que hubiera descorazonado
a cualquiera, Maquiavelo entrevié una ocasién excepecional :
primero Juliano y luego Lorenzo de Médicis eran hermano
y sobrino del Papa, respectivamente, y ademaés, sefiores ab-
solutos de Florencia, es decir, una situacién tdnica en el
caos del Renacimiento Italiano para poder llegar a reno-
var los dias de gloria de la Italia unida, y jpara esto qué
" era necesario? ;Cémo en este maremagnum de repiiblicas
y oligarquias, ducados ¢ intervenciones extranjeras, con-
quistar la realizacién de ese anhelo comiin? Pues bien :
jesa es la preocupacién de Maquiavelo a través de su
obra !

Los consejos que da estdn dirigidos a aquel principe; que
en ese momento &l consideraba en una situacién privilegia-
da para llevar a cabo la obra que sélo se consumaria tres
siglos v medio después! He aqui, pues, el por qué él se
refiere a un principe nuevo en especial : porque sélo por
las armas, es decir, por la conquista, que él mismo consi-
dera larga, una conquista. por la fuerza y por la astucia,
podria obligar a las repiblicas del Renacimiento a aceptar
la gloria de una de ellas y su predominio para alcanzar la
unidad. La unidad : la expulsién del barbaro y el ultra-
montano, como califica Magquiavelo al extranjero. Ambos
constituyen el mervio que rige toda su obra, es el eje al-
rededor del cumal gira; es el espiritu, en fin, que anima
este optseulo desde el comienzo hasta el final.

- Aun més : no sélo lo anima el espiritu de la unidad, sino
" también el de la libertad, y él es el primer italiano que
guiere fundamentar el Estado italico-a formarse sobre una
base absolutamente laica. Es el primero que repudia la
intromisiém del papado en esa futura unidad. Creemos por
ello necesario en breves lineas referirmos a la situacitn
medieval, que es la época de la sujecién del espiritu a los




- B32 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

estrechisimos cénones del fanatismo religioso, y el concepto
de patria en ella y luego en el Renacimiento, que no es
més que la protesta de esta tirania del espiritu religioso
sobre el cerebro y la conciencia. En Italia, las ciudades o
comunas que resultaron del proceso de descomposicién del
Imperio romano caido en el afio 452 por la aecién de los
barbaros; la caida del reino lombardo-veneciano en poder
de Carlomagno y, poco después, la descomposicién de este
imperio, no tuvieron, como podria creerse, ante la sitna-
eién del Renacimiento que, comparada con la anferior, es
un régimen méis o menos libre, una vida de libertad. Ja-
mis en la BEdad media fueron libres las eomunas italianas;
en las varias veces secular lucha entre el Pontificado y el
Imperio, 0 uno o el otro hicieron sentir con gran fuerza
su yugo sobre estas comunas. Pues bien : como una reac-
cién contra este estado de cosas es lo que Maquiavelo en-
carna en forma magistral este espiritu del Renacimiento
de repudio a la dominacién imperial; pero él a esta repul-
sa agrega la del Papado; en su concepcion del Estado
unido, el Pontificado es una instifucion que sobra y que
no tiene funcién que llenar en él — que seria un Estado
extrafio que interviene en la patria italiana —, y no olvi-
demos una cosa : que Estado y Patria para Maquiavelo
son urna misma cosa; que Estado italiano y Patria italiana
son términos equivalentes, y consideremos que patria para
él es una divinidad superior a toda moral y toda ley; que
para la conservacién de la patria no hay nada ilicito, todo
le estd permitido para ese fin, y el vulgo lo reafirmaba
con sus expresiones de Razén de Estado y Salud piblica;
medio y fin, sobre todo el medio que no ereé ni inventd
Maguiavelo.

Pero no sblo esto, sino que para él patria es una divinidad
que ha bajado del cielo y que como aquella no es menos




