EL PRINCIPE 533

terrible, fodo lo absorbe y tode lo justifica para su esta-
blecimiento y conservaeién (1).

Relacionemos este concepto de patria, que existe no sélo
en ésta sino en toda su obra, con el fin que se propone
en El principe, y tendremos el espiritu que lo anima en
la preparacién de este opisculo. Después de este breve es-
-tudio creemos que es innegable la existencia de un espi-
ritn en su obra. Esta no es el conjunto abigarrado e in-
conexo de principios matizados por ejemplos que han pre-
tendido hallar los eriticos adversos; no es una obra de
ocasién; no es el libro de los tiranos. Es algo mis que eso :
es el libro de un experimentado y sagaz politico italiano,

inflamado por su patriotismo, bajo la influencia del Rena-
cimiento. '

REALISMO

Para juzgar a Maquiavelo hay que tener muy en cuenta
la época en que eseribié su obra : los acontecimientos poli-
ticos, sociales, culturales, econdémicos, religiosos, ete., que
llenaron el escenario en el momento en que vive el politico
florentino. Maguiavelo es un eseritor realista, lo que vale
decir que extrae de la realidad de la vida, del especticulo
que el Estado le presenta, su juicio. Definiendo su criterio
de escritor desde el punto de vista que lo estamos consi-
derando, he aqui una frase suya que eorrobora la tesis que
venimos sustentando. El dice : « Prefiero decir la verdad
como es, 4 comoO nos imaginamos que es »; y refiriéndose
a los que abordan los problemas de la politica Ginicamente
desde el punto de vista de lo abstracto y de lo tedrico,

(1) Concepto tomado de F. de Sanctis, Storia de la letteratura
italiana.




534 SEMINARIO DE DERECEO POLITICO

dice : « Principados y repiiblicas que nunca se vieron en
la realidad, los han sofiado muchos en su fantasia. » Y aun
més, como si echara una mirada penetrante en el ambien-
te social en que vivia, agrega después : « Es tan grande la
diferencia que hay entre cémo vive uno a eémo debe vivir,
gue el gue prefiera lo que debe hacerse a lo que se hace
en la vida corriente, camina a su ruina antes de que a sm
rehabilitacién; y el hombre que gquiera eonducirse con ho-
nestidad en todos los casos, fracasarid necesariamente entre
tanto hellaco, Asi, pues, el principe debe ser bueno o malo,
segin le aconsejen las circunstancias.» Fué un politico
practico que jamés perdié de vista la realidad, apoyando-
se siempre en observaciones personales. La ‘decadencia de
aquellos pequefios Estados y las luchas intestinas impre-
sionaron su mente de un modo extraordinario y le impul-
saron a buscar con afan el medio de remediar los males de
su patria. Las méximas que se han tildado como las mds
inmorales que figuran en El principe, capitulo XVIII :
Que el principe debe faltar a la fe jurada cuando el man-
tenerla le produzea algéin mal y al romperla debe observar.
apariencias de lealtad; que el prineipe debe valerse de la
virtud como una mascara itil, fueron siempre usadas en
la politica de aquellos tiempos y Magquiavelo no hizo més
que copiarlas de la realidad. Una de las mejores pruebas
de que El principe fué fruto de su época es que el propio
Clemente VII autorizé su publicacién. Veamos cudl era la
situacién politica de Italia en la época en que Magquiavelo
actia. No existia todavia Italia en el concepto moderno, es
.decir, una unidad politica; no existia un Estado italiano.
Existian en cambio diversos Estados, como ser repubhcas
ducadoes o principados; y por encima de todos ellos el po-
der del Papado, que no es un poder espiritual sino mas
bien un poder temporal. Agregando a esto; la Italia es el




EL PRINCIPE ‘ 535

campo de aceién de los alemanes, del rey de Francia Car-
los VIII y del rey de Espafia Fernando el Catélico. No
existe nada que signifique la unidad italiana. Aquellas
cindades auténomas viven en guerra permanente las unas
contra las otras, y a esto hay que agregar la existencia
de tropas mercenarias, a cuyos jefes se les distingue con
el nombre de condottieri, los jefes de la condolfa gue es
la tropa que estd hoy al servieio de un sefior y al dia si-
guiente al servicio de otrd, mediante el pago determinado,
y cuya existencia en el escenario de aguellos tiempos y en
aguellos logares es, al decir de algunos autores, la causa
de la prolongacién de las guerras, pues los condottieri, co-
mo facil es suponerlo, viviendo de la guerra, tenian in-
terés en que el Estado a que servian precisara de ellos
permanentemente, para lo cual no les convenia el trinnfo
de quien los alquilaba, ya que terminada la guerra con-
cluia también el pago de sus servicios. De aqui- que las
guerras perduraran, y que los mercenarios, que no poseian
ringfin patriotismo, ni siquiera la simple adhesién a las
ciudades cuyos amos les pagaban, se arreglaban con los
que prestaban servicios en bandos contrarios para que las
luchas continuasen. '

Este era el panorama que ofrecia la Italia de aguellos
dias cuando el gran florentino empezé a actuar. Florencia
es una repiblica, y Maquiavelo, nacido de una familia bur-
guesa, elévase por -sus propios medios hasta ocupar el car-
go de secretario de los Diez, que forman el gobierno de su
patria. En ese gobierno llega a desempefiar la funcién de
canciller de la Sefioria, para lo cual fué nombrado por un
mes y que desempefié durante catorce afios, demostracién
clara y evidente de la eficacia de sus servicios y del genio
politico extraordinario que debié poner en las funciones
que desenvolvi§. Ademas, fué designado en varias oportu-




536 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

nidades embajador de su patria ante Francia, Alemanis y
el Papado, y ante el propio César Borgia. Maquiavelo es
el primer diplomitico florentino. En cuanto surgia una
cuestién que afectaba los intereses de Florencia, era él
 quien representaba a la repfblica en el extranjero. En
aquella época de la historia, en que existian dificultades
de comunicacién y en que primaban criterios tan partien-
lares para juzgar los hechos, en que la palabra empefiada
y el honor de las personas nada valian, porque se. encon-
traban a merced del interés cambiante de la politica, la
opinién del diplomético gue iba a investigar en el adver-
sario o en ¢l posible enemigo del dia signiente, cuiles eran
sus ocultas intenciones y sus propdsitos reales, era de una
importaneia extraordinaria, y la funcién que le tocaba des-
empefiar erizada de inconvenientes,

Una de las mé&s importantes legaciones que Maquiavelo
desempefié6 y que sirvié para lanzar contra él un juicio
que aun perdura, es la legacién ante César Borgia. Este
dltimo era hijo natural, reconocido, del papa Alefandro VI,
gonfalonsero y capitin general de los ejércitos. de la Igle-
sia, considerado como el mas grande estratega de su épo-
ca. Realizé una importante cruzada militar para someter
las cindades de Romafia y la Toseana al poder de la Igle-
sia. El éxito lo acompafié siempre, a pesar de que en al-
gunos casos hallé brava resistencia a su paso. A este éxito
contribuyé, sin duda alguna en gran medida, ¢l hecho de
que algunas cindades que se encontraban bajo el poderio
prepotente de ciertos sefiores, aspiraban a la liberaei6n, y
sin saber qué régimen les deparaba el porvenir, recibian
a Borgia en muchos casos como a libertador. A pesar de
sus éxitos, un dia se levantaron en su contra algunos de
sus capitanes en un motin militar que estuvo a punto de
malograr, no sélo sus campafias. y su poderio, sino hasta




. EL PRINCIPE 537

su propia vida. Cualquiera otra persona sin las condieio-
nes de este condotiiere, hubiera sentido decaer su &nimo,
pero él no desmayé ante esto, que sblo era un inconve-
‘niente pasajero, y traté de recuperar lo perdido; su pri-
mer paso en este sentido fué obtener la benevolente sim-
patia del rey de Francia, Luis XII a la sazén. Esta alian-
za motivé que los florentinos no se decidieran a apoyar a
los condotiieri en contra de César Borgia, lo que hubiera
sido la catéstrofe definitiva. Maquiavelo en estas circuns-
tancias fué designado delegado de Florencia para tratar
con Borgia, y el resultado de toda esta gestién aparece re-.
producida en una serie de cartas publicadas en su libro
fundamental, E! principe, dirigidas a la Sefioria de Flo-
rencia. Estas cartas son elogiosas en extremo para el gran
capitdn, y todo el libro de Magmuiavelo aparece influencia-
do por la figura de César Borgia, lo que ha bastado para
que el juicio adverso de sus enemigos cargara todas las
tintas en su contra. Sin pretender entrar en todos sus de-
talles histéricos del momento politico, cabe establecer que
César Borgia fué atrayendo hacia si, uno por wuno, a to-
dos sus capitanes alzados en armas, que fueron entregin-
dose porque se convencieron de que, no obstante su for-
taleza, nada podrian hacer contra Borgia sin ayuda de
Francia, Florencia y Venecia; y cuando el célebre con-
dottiere tuvo sometidos a cuatro de sus principales eapi-
tanes rebeldes, los encerrd y los hizo asesinar. Em el ecampo
de Sinigaglia donde estos acontecimientos tuvieron lugar,
acompafiaba a César, como representante de Florencia, €l
propio Maquiavelo, ¥ en la carta que él escribiera a la Se-
fioria de Florencia, haciendo referencia a aquel hecho de
Borgia, sostiene que se trata del « divino engaio de Si-
nigaglia ». En verdad, César Borgia traicion a sus anti-
guos amigos, pero en realidad éstos habianle traicionado




b3y SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

primeramente. El no podia ignorar que si sus capitanes
se le entregaban era porque lo veian fuerte y prepotente,
y no porque se tratara de pecadores arrepentidos que de-
clararan en ese acto su adhesién definitiva al jefe. Y esta
serenidad de espiritn de César Borgia que, sin vacilar un
solo momento, - suprimié en esa forma a sus amigos, fué
objeto de una grande admiracién por parte de Maquiavelo
y motivé a agquél su elogio sin reservas estampado en las
comunicaciones que el ilustre florentino enviara a su go-
bierno. Existen quienes pretenden justificar a Maquiavelo
afirmando que no debe darse mayor crédito a la sinceridad
que él pudiera poner en aquellas comunicaciones diplomaé-
ticas, que debian ser transportadas a caballo y propensas
a caer en manos de los emisarios de Borgia, quien en caso
de leer comunicaciones desfavorables a2 su persona o a su
politica, hubiera podido vengarse cruelmente de Maquia-
velo. Pero tal hipdtesis parece desprovista de fundamento;
creemos més bien que Maquiavelo, de acuerdo con las ideas
y el criterio de su época, hallaba perfectamente justo que
el que habia sido victima de una traicién castigara al trai-
dor en forma que no le permitiera volver a cometer otro
acto andlogo. La psicologia especial de César Borgia, que
en otras ocasiones di6 pruebas de igual severidad para re-
primir actos de traiciém, nos induce a afirmar que cuando
Maquiavelo ‘emitia elogios sobre aquél era sincero, aunjue
marcaba una manera particular de ver los hechos que juz-
gaba. ' | '
Examinemos qué otra razén fundamental animé a Ma-
quiavelo a sentirse atraido por la figura de César Borgia,
tan vilipendiada en todos los tiempos. Al contemplar el
cuadro que ofrecia su. pa'tria, Italia, teatro de querellas
intestinas, de luchas entre ciudades y ciudades, de inva-
siones de espafioles, franceses y alemanes, Maquiavelo aca-




ZL PRINOCIPE 539

riciaba el ideal de la unidad italiana y creia ver en Borgia
la persona indicada para emprender tan magna obra, ani-
mado por el especticulo que ofrecia el gran condottiere,
cuya accién desenvuelta en la Romafia habia dado por re-
sultado el sometimiento a su mando de todas las ciudades.
Su preocupacién por la unidad de su patria esti refle-
jada en el capitulo XXVI de El principe, intitulado
Ezxhortacion para Ubrer o Italia de los bdrbaros, don-
de dice : « Meditando en cuanto he dicho y discurriendo
si los tiempos actuales son a propdsito para que un prin-
cipe nuevo, prudente y virtuoso estableciera nuevas insti-
tuciones, honrosas para él y buenas para la generalidad
de los hombres, entiendo que concurren tantas cosas en
favor de esta excelenfe empresa, que dificilmente podré
realizarse en época méis oportuna. Y si era necesario, como
antes dije, para apreciar las dotes de Moisés, que el pue-
blo de Israél estuviera esclavo en Egipto; para conocer la
grandeza de 4nimo de Ciro que los medas oprimieran a
los persas, y para estimar las excelentes condiciones de Te-
seo, la dispersién en que estaban los atenienses, asi que al
presente, para aquilatar el valor de un genio italiano, era in-
dispensable que Italia llegase a la triste sitnacion en que hoy
se encuentra, siendo més esclava que los hebreos, més sier-
va que los persas, y estando méas dispersos sus habitantes
que los atenienses; sin jefes, sin organizacién; batida, sa-
queada, destrozada, pisoteada, sufriendo toda clase de eca-
lamidades. Y aunque al principio pudo esperarse que al-
guno estaba destinado para su redencién, vidse después
que en la mitad de su camino abandonaba la fortuna de
modo que, casi exdnime, espera quien cure las heridas, pon-
ga término a los saqueos y robos de Lombardia, de N&-
poles v Toseana, y la libre de las plagas que -sufre desde
hace largos afios»... Este parrafo, entre otros mmuchos




540 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

de la obra El primcipe, bastan para justificar muchos de.
los extremos del pensamiento de ' Maguiavelo con respecto
a César Borgia, a quien consideraba como la persona ca-
paz, aunque no deseable, de obtener la anhelada unidad
de la patria,

Consideremos desde otro punto de vista el ambiente en
que Maguniavelo desenvuelve su pensamiento y escribe sus
obras. El italiano del Renacimiento es un hombre para el
cual la idea del valor, la idea del coraje no despierta ni
entusiasmo ni exaltacién alguna; es amante de las letras
y de las artes, del progreso y de la civilizacién. Es un
hombre laboriosoe, entregado por completo a su labor, sea
ésta espiritual o concretada a las faenas agricolas o del
comercio; sobre todo, una persona contemplativa desde el
punto de vista de un ideal filoséfico. Es menos hombre de
aceién que de pensamiento, pero no concibe gque cuando se
quiere destruir al enmemigo haya de guardarse con él ar-
mas [eales, sino por los medios més enérgicos. A través de
Sus 0jos serenos no se transparenta nunca el odio y el ren-
cor que siempre alienta en su espiritu, y por el contrario,
se esmera en disimularlo. Siendo de este jaez los indivi-
duos que actiian en el ambiente que contempla y estudia
Maquiavelo, ;',pbdré, afirmarse que sea invencién suya la
hipocresia, la traicidn, la falaeia, la falta de lealtad en los
compromisos contraidos, ¥y mo mds bien el reflejo de la
realidad que examine y vive, inspirado siempre en algfin
ideal superior? A nuestro juicio, si Maquiavelo afirma que
¢l fin justifica los medios, es a condicién de gue ese fin
sea superior, de indiscutible beneficio .comin, de su alto
sentido politico y moral, y era una finalidad moral puesto
que se trataba de beneficiar a todos los italianos, la de
conseguir, por ejemplo, la unidad italiana, cualquiera fue-
sen los medios puestos en practica para obtenerlo. Desde




. EL: PRINCIPE 541

el punto de vista de la moralidad de las costumbres, la
sociedad italiana en la époea de Maquiavelo sangraba, en-
deble, palida y enferma; profundas heridas morales la
aquejaban, y que la Iglesia, con todos sus pretendidos re-
cursos espirituales, no alecanzaba a ecicairizar. La vida re-
ligiosa de Italia no llegaba a sanear las costumbres italia-
nas. Se era religioso hasta los extremos mientras que al
mismo tiempo se llevaba una vida de libertinaje. El pon-
tificado mismo estaba preso de esa podredumbre contagio-
sa, compartiendo con aquel estado de cosas, Estas lineas
apenas son un pélido reflejo del medio ambiente en que
actia el genial politico florentino.

4 Qué es la politica? ; Existia una armonia entre el con-
eepto de la politica de Maqma.velo v el de la Edad media

y el de! Renacimiento? ;Es la politica una ciencia o un
arte? ;}En cuil de estos coneceptos hallamos encaunzado al
gran florentino ¢

Adviértase el enorme contraste entre el ideal de Maquia-
velo v ¢l ideal de la Edad media y el del Renacimiento.
El hombre tiene su misién en este mundo; no es la con-
templativa de la Edad media ni es la idilica del Rena-
cimiento. La vida no es un juego de la imaginacién y del
idealismo. Para Maquiavelo es indispenéab‘le subordinar el
mundo de la imaginacién, como la religién y el arte, al
mundo real tal cual lo establece la experiencia y la ob-
servacidn.

La politica siempre se refiere al Estado, ya que <« po-
lis », en griego, significa « ciudad », y el primer Estado
gue la historia ha contemplado y analizado, desentrafiando
de & las primeras leyes, ha sido la cindad griega. Pues
bien : la politica, para Maquiavelo, est4 intimamente her-
manada con el concepto de patria. Y ese idea de la patria
no la ve satisfecha en la situacién politica medieval, donde




542 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

la Iglesia todo lo quiere subordinar y tener bajo su férula,
y como una reaccién al dominio papal sostiene gue las co-
munas son la verdadera patria; que la patria es una di-
vinidad superior a la moralidad y a la ley; para la patria
todo es licito. Razén de Estado y salud publica son las for-
mulas mis corrientes de expresion de este concepto. Su
divinidad ha bajado del cielo a la tierra y se llama pa-
tria. Su voluntad y su interés son la ley suprema. La pa-
tria absorbe aGn a la religiébn y quiere una religién de
Estado como un instrumento de gobierno. (De Sanetis).

La palabra politica sintetiza todo lo que se refiere al
Estado y a su gobierno. El derecho politico, en esencia sig-
nifica el estudio de la politica, en cuanto a la organizacién
y funcionamiento del Estado y en cuanto a los deberes
que éste contrae con sus elementos constitutivos. Desde
luego ciencia politica quiere decir lo mismo que ciencia
del Estado. Pero, jla politica es realmente una ciencia?
Algunos escritores se oponen a esta denominacién, por euan-
to consideran que nada hay més cambiante, més movedizo
que la politica, y coneluyen diciendo gue si la politica va-
ria constantemente, no puede ser una ciencia. Sin preten-
der abordar en toda su amplitud este aspecto de la poli-
tica, por nuestra parte diremos que la politica es ciencia
y es arte a la vez. Maquiavelo la considera como el arte
de alcanzar el gobierno y mantenerse en €él. Mas no es esta
la forma de encarar la politica como diseiplina cientifica.
La politica es al mismo tiempo una ciencia, por cuanto
tiene por objeto el Estado, que es una entidad que corres-
ponde a una ley natural. Si el Estado, por ley natural,
se organiza y existe, sl 'respohde a leyes gque son superiores
a la voluntad de los hombres; si esas leyes son constantes
en lo fundamental, aungue wvariables en cuanto a la orga-
nizacién interna del Estado en sf, es evidente que el estu-




EL PRINCIPE 543

dio de estas leyes naturales que dan formacién y esencia
al Estado, respondiendo a un equilibrio permane'nte, cons-
tituye una ciencia. Dicho en otros términos : el estudio de
las leyes constantes a que el Estado estd sometido, es lo
que constituye la ciencia politica. .

Es interesante y fundamental el estudio de las 1deas
politicas, porque en una disciplina como ésta es imposible
pretender la existencia de verdades absolutas, pues el mo-
vimiento de la civilizacién estd constantemente proporcio-
nando datos y formas diversas de encarar los mdltiples
problemas atingentes al Estado. Existe una vinculacién in-
- tima entre las ideas politicas y la organizacién de los Es-
tados. El principe de Maquiavelo, libro de enorme realismo
politico, estd imbuido de la moral de su tiempo, del crite-
rio corrompido, del engafio y de la astucia politica, que
constituyen los grandes méritos de los hombres de Estado
en las republicas italianas, entre los que se encontraba Ma-
quiavelo y a través de sus péginas podemos reconstruir el
cuadro que presentaba el Estado en aquella época. Los co-
mentadores de esta obra de Maquiavelo se agrupan entre
sus detractores vehementes y los que pretenden justificaria
entendiendo que hay en ella una intencién irdmiea. Por
nuestra parte creemos que siendo Maquiavelo un republi-
cano, sus ideas republicanas campean en las piginas de EI
principe, dediecdndose en él1 de manera especialisima, ecasi
exclusiva, de los principados nuevos y no de los principa-
dos hereditarios. En este sentido, aparece su obra adoptan-
do un punto de vista unilateral. Sus adversarios, que no
niegan el espiritu demoecratico y republicano de su autor,
pretenden poner de relieve su baja moralidad, su espiritu ab-
yecto, fundando este juicio en la justificacién que Maquia-
velo hace de la crueldad de los gobernantes y de la necesi-
dad en ciertas circunstancias de no guardar la fe prometida.




544 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

A través de su criterio politico desarrollado en El prin-
cipe, se mantiene fiel al principio de que la mayor ré-
mora para la suerte de un Estado proviene de la conducta
y accién de las clases privilegiadas, a quienes llama < los
magnates », ¥ que son personas que por razén de su na-
cimiento o de fortuna viven sin hacer nada y del trabajo
de los demés. Asegura que mientras existan en el Estado
esos magnates no puede haber régimen de libertad e igual-
dad. Este pensamiento liberal de Magquiavelo se irradia
por todas las paginas de sus obras. Sostiene, tanto en EY
principe como en las Décadas de Tito Livio, que el dia que
desaparezea en el Estado un régimen igual, se habrd pro-
ducido la ruina de las libertades. |

Surge de inmediato la pregunta de que si es este el
pensamiento de Maquiavelo, c¢6mo ha sido este escrifor
constantemente considerado como el inspirador de los ti-
ranos, como la fuente de todo gobierno despético, como el
teorizador de la fuerza, de la violencia, de la corrupcién
de las costumbres. Lia respuesta podrd darse después de
establecer el verdadero caracter de EI principet cosa
que haremos refiriéndonos a citas literales de su pensa-
miento, extraidas de su obra. Con anterioridad hemos
afirmado que Magquiavelo es un escritor realista porgue
extrae de la realidad de la vida, del especticulo que el Es-
tado le presenta, su eriterio y su juicio. La frase ya cono-
cida « prefiero decir la verdad como es, a como nos ima-
ginamos que es » define su criterio realista; y refiriéndo-
se a los que abordan la politica desde el punto de vista
puramente tedrico, a los entregados a la fantasia cons-
truyen la cindad ideal desde Platém hasta el canciller To-
més Morus, dice : « Principados y repiblicas que nunca
se vieron en la realidad, los han sofiado muehos en la fan-
tasia. » |




£, PRINCIPE 545

La expresién de que « el principe ,debe ser bueno o
malo, seglin lo aconsejen las circunstancias » ha arranca-
do el concepto de inmoralismo politico que se atribuye a
su obra. Pero veamos, cuéndo a juicio de Maquiavelo, de-
be ser malo el principe, Caen en un gran error los que
congideran que para Maquiavelo el prineipe debe obrar
con maldad, con falacia, con mala fe, cuando le interesa
individualmente esa actitud. Con diversas citas hemos de
ver ecémo para Maquiavelo la maldad del soberano o su
mala fe, sélo se justifica cuando se tiene en mira un bien
superior para la mayoria del pueblo. Conviene observar
que la expresién « pueblo » jamés es abandonada por Ma-
quiavelo. | |

El politico florentino sostiene que el principe, en cier-
tas circunstancias debe ser malo, siempre que su maldad
pueda resultar un beneficio general. Este juicio lo expre-
sa diciendo : « Dirja que se hace buen empleo de la mal-
dad — si es que puede llamarse bueno a lo que es malo
por su naturaleza intrinseca — cuando se emplea por una
sola vez con el objeto de afianzar y cimentar el dominio y
- luego mno se repite, procurando que la maldad que se haga
se convierta en instrumento Gtil para el pueblo. » Nueva-
‘mente vemos aqui su pensamiento sobre el beneficio del
pueblo. Vamos a abordar el punto central que provoeca la
teoria de este escritor. A Maquiavelo se le considera como
el fundador de la teorfa de la ¢ razém de Estado », segn
la cual se justifica el atropello al derecho ajeno, a la mo-
ral y a la buena fe y hasta a la vida, cuando existe una
razén de Estado. La frase corriente de que « €l fin justi-
‘fica los medios », forma la esencia del criterio de Maquia-
velo, sélo es aceptada por éste en cuanto el fin que ha de
justificar los medios sea un fin bueno, un fin honesto, un
fin que asegure €l bien comin. |

MAG. — T. I ‘ 357




546 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

Trataremos de analizar ligeramente algunas expresio-
nes que Maquiavelo emplea para ser fiel a su pensamiento
fundamental de que debe contemplarse la realidad de la
vida del Estado para deducir luego consecuencias de esa
realidad, annque ellas puedan resultar econtrarias a la
moral corriente. Al referirse a César Borgia y al error
fundamental que segin Maquiavelo cometié al propiciar
la designacién de Julidn de la Rovere para la silla pon-
tificia, que ocupé con el nombre de Julio II — por haber
sido éste enemigo de la casa de los Borgia con la que se
habia reconciliado en la tltima época de su vida, y del que
habia recibido Borgia vivas muestras de amistad y res-
peto, dice Maquiavelo (capitulo VII : ¢« Se engana el que
supone que, entre altos personajes, los favores recientes ha-
een olvidar los disfavores pasados. La ruina definitiva de
César Borgia consistié en haberse equivocado completamente
en esta eleecidn, »

En otra ocasidén, al referirse a la conducta de los pode-
rosos con aquellos que han estado a su lado, y que lo han
ayudado en su ascensién, establece como regla general es-
te pensamiento que encierra un profundo sentido de ver-
" dad aun cuando se considere que no esti de acuerdo con
la moral més pura : « De aqui se despreﬁde una regla ge-
neral que no falla nunca o falla raras veces como es la de
que quien ayuda a otro a engrandecerse trabaja en dafio
propio porque el apoyo se presta o con habilidad o con la
fuerza, medios ambos que infunden-graves sospechas al que
‘llega a ser fuerte y poderoso. » Todo esto nos estd demos-
trando que ¢l secretario florentino  persigue en su obra
apartar la politica de la moral, no porque la politica no
deba tener moral, sino porque ambas marchan por sende-
ros distintos, obedecen a fenémenos diversos y porque toda
construceién de cardcter politico, fundada en la moral, po-




EL PRINCIPE 547

dré ser més o menos buena pero ello no significa que no
se aparte de la realidad empirica de la vida de los Esta-
dos. No es un inmoralista pues él no hace elogio alguno a
la inmoralidad; mo hace elogio alguno a la tirania aun-
que si desarrolla su teoria en sus diversas manifestaciones.
Y si hubiéramos de apelar a sus propias palabras para des-
‘truir este pretendido inmoralismo de Maquiavelo véase la
frase siguiente bien elocuente a tal fin. Dice él en el ca-
pitulo XX1 de EI principe : ¢ El principe debe ser
amigo de la virtud, honrar-a los gue sobresalen en algu-
na profesién, alentar a sus vasallos para que ejerzan
tranquilamente su misién respectiva, lo mismo en la agri-
cultura, que en el comercio, que en artes liberales, para
gque no se abstengan de mejorar sus fincas por miedo a
que otro se las quite y para que, por miedo a los tributos,
otros ciudadanos no quieran abrir nuevos cauces al comer-
cio. Por el contraric, premiara a los que se propongan
realizar tales cosas y a cuantos de cumalquier modo sepan
engrandecer su Estado o su ciudad. Debe ademéas distraer
al pueblo con fiestas y espectdculos. Como los ciudadanos
en todas las poblaciones estdn divididos en gremios de
artes y oficios, procure el principe asistir a sus juntas y
asambleas alguna vez, dando ejemplo de bondad y de
grandeza, no rebajando en ningin caso la dignidad de su
rango, que siempre ha de mostrar en todo lo que haga y
en cualquier asunto que intervenga. » Estas frases son de
un sentido claro y preciso; sin embargo, no debe ser el
pensamiento de Maquiavelo para todos, tan ecristalino y
transparente, cuando tantos escritores se han constituido
en sus sistematicos detractores.

Uno de los capitulos que eon més justificacién moveria
a considerar que existe una contradiceién entre las ex-
presiones de Maguiavelo que hemos analizado, y las que en




548 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

éste se formulan, es el capitulo XVII intitulado : De g
crueldad y de la clemencia y de st vale mds ser amado que
temido. Pero debemos recordar que en todo momento
que Maquiavelo cuando habla de las monarquias no alude
a aquellas fundadas por lineas dinéisticas, lo que vale de-
cir, monarquias hereditarias sino que se refiere a las mo-
narquias nuevas, a las que es elevado el nuevo monarca,
o por la violencia, o por la astucia o por la fortuna. Te-
niendo en cuenta este criterio es que debe analizarse cuil
es el juicio central que inspira el pensamiento del secreta-
rio de los Diez. Al avanzar una opinién sobre la obra de
este escritor, no olvidamos qgue es necesario hacerlo a la
luz del estudio del ambiente en que actud, en la que la astu-
cia y la mala fe eran la manera mormal de proceder, como
antes hemos dicho.

Es evidente que la moral de nuestro tiempo podria vol-
verse contra el pensamiento de aquel hombre que vivid,
pensé y escribi6 en tan extraordinario ambiente politico-
social, pero, no obstante, habrd que reconocer la exactitud
de las afirmaciones suyas como ésta que se halla en el ca-
pitulo gue acabamos de mencionar : « Los hombres sue-
len ser ingratos, versitiles, dados a la ficeidén, esquivos al
peligro y mumy amigos de las ganacias. Si les favoreces,
se dicen completamente tuyos y te ofrecen su sangre, sus
bienes, sus hijos y hasta su vida, cuando, como ya he di-
cho, no haya peligro alguno de que tales cosas puedan re-
sentirse. Como peligren se pondrén enfrente de ti. Kl '
principe que descansa en las promesas de los hombres y
no cuenta con otros medios que tales promesas estd perdi-
do, porque €l afecto que se compra y no se-alecanza por
nobleza de &nimo deja de existir cuando los contratiem-
pos de la vida le ponen a prueba. De modo que no puede
contarse con él. Los hombres ofenden antes al que aman




EL PRINCIPE 549

que al que temen, porque la amistad, como es lazo moral,
se. rompe muchas veces por los malvados, que se curan
mis de sus intereses. En cambio, el temor hace que pien-
se en un castigo que trate naturalmente de esquivar. »

He aqui otro pensamiento cuya importancia y profun-
didad caracteriza a este extraordinario escritor euando
aconseja al principe no quedarse nunca con las haciendas
" de sus sibditos « porque los hombres podrin olvidar la
muerte del padre pero no la pérdida del patrimonio ».

Después de haber hecho la afirmacién de que el prineci-
pe debe necesariamente llegar a infundir temor para que
se le respete, dice : « Escritores comozco de tan poco seso
que admiran las hazafias de Anfbal al mismo tiempo que
censuran su crueldad, cuando hay que afirmar que todo
el valor del famoso general de Cartago se hubiera eclip-
sado sin su dureza de condicién. »

Volvamos por un ibstante al célebre suceso de Sini-
gaglia en donde Borgia hizo asesinar a sus capitanes re-
beldes a pesar de habérseles éstos sometide y aceptado él
esta sumisién; debemos expresar que aun cuando el espi-
ritu de la época actual se alza contra una traicion tan
refinada como la de que César hace vietima a sus lugar-
tenientes, debemos concluir que no fué aquel mas que un-
acto que respondia a la moral de su tiempo, y méxime si
analizamos las circunstancias que rodearon agquel hecho.
Limitandonos a la descripeién que hace Maquiavelo sobre

la actitnd de uno de esos capitanes — Oliverotto de Fer-
mo — con Borgia veamos en las péginas de El princi-

pe, capitulo VIII, la pintura que él hace del persona-
je : « En la época que vivimos, y durante el pontificado
de Alejandro VI, qued6é huérfano desde muy nifio Olive-
rotto de Fermo, criandolo y educéndolo Juan Fogliani,
hermano de su madre. Desde muy joven consagrise a la




550 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

carrera militar & las ordenes de Pablo Vitelli, con el an-
sia de aprender €l arte de la guerra y conseguir en la mi-
licia un excelente grado. Al morir Pablo, entré Oliverot-
to al servicio de su hermano Vitellozzo, y en muy pocos
afios, gracias a su valentia y a su ingenio, llegd a ser uno
de los mejores capitanes de su ejéreito. No estaba, sin
embargo, muy de acuerdo en ponerse a las dérdenes de
otra persona atesorando tan excelentes cualidades. Asi-es
que proyectd, contando con el auxilioc de algunos ciudada-
nos de Fermo méas amigos de la servidumbre que de la li-
bertad, y con el apoyo de Vitellozzo, apoderarse de Fermo.
Y escribié a Juan Fogliani, diciéndole que llevaba mu-
chos afios fuera del hogar y que queria volver a él, pa-
sear de nuevo en su ciudad y hacerse cargo de su patrimo-
nio, ya que habiendo laborado tanto para conquistar hon-
ras, a fin de probar a sus conciudadanos que no habia
perdido sus horas, queria ir pomposamente aeonﬁpaﬁado v
escoltado de ecien caballeros, amigos y parciales suyos, lo-
grando que procurase que los habitantes de Fermo les re-
.cibieran con toda magnificencia, honrando asi a precep-
tor y discipulo, puesto que Juan Fogliani le habia edueca-
do a &l en el ejercicio y manejo de las armas. Siguié Juan
Fogliani las indicaciones de Oliverotto su sobrino, al que_
recibieron con toda solemnidad en Fermo, alojandole en
su palacio. Pasadas 24 horas, que se emplearon en prepa-
rar todo lo concerniente a la maldad que abrigaba en su
pecho, convidé a. un banquete a Juan Fogliani y a todos
los principales sefores de Fermo. Terminado el festin y
los entretenimientos anejos a esta clase de fiestas, Olive-
rotto diserté sobre un tema de gran trascendencia, discu-
rriendo sobre la grandeza del papa Alejandro, de su hijo
César y de las empresas de ambos. Juan y los demés con-
vidados respondian & sus argumentos, cuande Oliverotto




EL PRINCIPE "~ ss1

se levantd de improviso para sugerir que semejante con-
versacién era para sostenerse con mis secreto y reserva,
encaminandose acto segunido a otra estancia, seguido de
Juan y de los otros huéspedes. Y asi que tomaron é&stos
asientos, unos soldados que habia ocultos en la pieza ase-
sinaron a Juan y a los demis. En seguida mont6 Oliverot-
to en su caballo, eorrié la cindad y siti6 en su palacio al
supremo magistrado de -ella. Todos le obedecieron por
miedo, organiz6 un gobierno e hizo su proclamacién de
principe. » Como se ve Oliverotto de Fermo lleva a
Fogliani, que es quien lo ha criado y educado, a una em-
boscada cobarde, y lo asesina. Este es uno de los hombres
a quien atrae Borgia y hace asesinar en Sinigaglia. No es
nuestra intenciom justificar ni uno ni otro erimen, y si
hacemos menciéon de estos hechos que Maquiavelo ha con-
templado es para probar que cuanto éste dice en su obra
que el principe debe cuidarse de la mala fe, y que aun
debe emplearla él, llegado el caso, no hace méas gue fijar
un concepto comiin en las gentes que actiian en el ambien-
te en el que vive. De modo que, en su obra no le interesa
esbozar la silueta de un hombre perfecto, un varén de al-
ma blanca e inmaculada, sino que analiza los hechos que
observa y deduce de ellos sus consecuencias. A la luz d~
este criterio el escritor florentino resuelve la cuestién de
si vale més al principe ser amado que temido, en las si-
guientes palabras : « Volviendo, para concluir, al tema
de si un prineipe debe ser temido o amado, diré que los
hombres aman segiin su voluntad y que temen segiin la
voluntad de el principe. De modo que si el principe tiene
prudencia, debe cimentar su poder en si mismo ¥ Do en
los demés procurando finicamente que no le odien sus va-
sallos. » (Capitulo XVII). S

Pues bien, esta idea de no provocar el odio estd muy




552 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

cercana a la idea de provocar el amor a los vasallos, y asi
Jo expresa mas adelante completando realmente su ‘pensa-
miento.

Pasemos ahora a considerar uno de los aspectos més
criticables y maés criticados de EI principe. Nos refe-
rimos al capitulo XIII intitulado : Cdémo debe guar-
dar el principe la fe jurade en que se lega a la conelu-
siébn de que el principe no siempre debe obrar de buena
fe. « El principe — eomo todos saben — debe preferir sin
duda la lealtad a la falacia... » empieza dieiendo. Convie-
ne detenerse un instante en la expresion : « Como todos
saben », jqué significa esta frase? Sencillamente que el
autor establece como una verdad vulgar, algo que estid en
el espiritu de la mayoria de las gentes, aunque se viva en
una época de abyeecién moral como aguella. A renglén
seguido de la frase transerita, Magquiavelo pasa a ana-
lizar las circunstancias en que es posible proceder con
buena fe y aquellas en que no lo es. Dice : « Unas veces se
combate eon las leyes y otras con la fuerza. Las leyes son -
propias de los hombres, pero la fuerza, de los animales.
Muchas veces hay que acudir por la fuerza alli donde
no basta la ley. Los principes han de saber salir airosos de
ambas clases de combate. Los escritores antiguos lo sa- .
bian muy bien y sabian decirlo por medio de una alego-
ria, afirmando que Aquiles y otros héroes de los tiempos
primitivos fueron ereados por el centauro Chirén que los
tenfa en su guarda. Esta alegoria de un preceptor, hom-
bres a medias y a medias bestias, quiere decir que el prin-
cipe ha de ejercitar ambas naturalezas, porque no puede dar-
se sola ninguna de ellas. » Y luego, afiade : « Ha de ser
tan dictil (el principe) que sepa plegarse a las circuns-
tancias que las vicisitudes de la vida le deparen, y mien-
tras pueda ser bueno, no deje de serlo, cosa que no reza




EL PRINCIPE . 553

para cuando tenga que dejar de serlo por suprema ne-
cesidad ». ;Cudles son estas cirecunstancias de <« supre-
ma necesidad » a que se refiere Magquiavelo? Légicamen-
te debe tratarse de circunstancias exeepcionales puesto que
a través de todas las pdginas de su obra sostiene la neee-
sidad, en todo momento, de guardar la fe jurada, a pesar
de la idea opuesta que pudiera aparecer en este capitulo.
Pero, jpor qué sostiene 1a necesidad de que en alguna oea-
sidn el principe se aparte de la buena fe prometida? La
idea basica que le guia al establecer sus juicios deriva del
concepto que se ha llamado la « razén del Estado ». Se-
gin su pensamiento la razén de Estado consiste en la li-
bertad del pueblo, en la igualdad de todos los habitante:
del pais y ante este solo objeto superior puede el prin=-
pe faltar a la promesa de su fe. ,

Aun sus més grandes adversarios no deseconocen que él
sea un apasionado de la libertad y que su moral es el fru-
to de su época. Maquiavelo solo ha aspirado a reflejar la
realidad; no ha pretendido edificar una moral para uso
de los filésofos ni para los que se remontan en las alas de
la fantasia, Ademés, hay que tener en cuenta que esta-

mos juzgando a Maquiavelo a cuatro siglos de distanecia;
que los preceptos que son morales para una sociedad no
siempre lo son para los de otra sociedad. ;Y quién pue-
de asegurarnos que la moral del porvenir seri la misma
que rige hoy nuestra vida? Nadie tiene derecho a afirmar
que las verdades de la actualidad sean de tal manera ab-
solutas y eternas que no pueda esperarse su transforma-
cién. La evolueién del mundo, de los pueblos y de los in-
dividuos nos demuestra que nadie puede precisar cuéles
sean las etapas que la moral ha de alcanzar en esa evolu-
cién. Hay que confesar que existe mucha hipocresia en el
Juicio adverso gue se hace contra Maquiavelo y los que lo




554 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

emiten prrocllaméndose esencialmente buenos, afirmando
abominar la maldad del politico florentino, seria nece-
sario que probaran en la accidn, en la practica, que en
realidad poseen esa moral tan sélida como la que procla-
man. Ejemplos como ¢l de Federico II de Prusia, autor de
una obra en que condena a Maquiavelo pero cuya conde-
naciéon es esencialmente tedrica piles en el ejercicio del go-
bierno, Federico el Grande demuestra haberse inspirado en

los peores conceptos de El princupe, nos induce a hacer estas
reflexiones.

CONCLUSIONES

Después de haber considerado con la detencién debida
el espiritn y el realismo de El oprincipe por fuerza de-
bemos llegar a una serie de conclusiones que no pueden
expounerse sin antes no hacer una exposicién sucinta de
las conclusiones que otros autores han deduecido del com--
plexo de su obra.

- Si se nos ha seguido a través de las paginas que antece-
den se podra haber visto que en e¢llas hemos considerado
a la obra no como un conglomerado de consejos y -recetfas
politicas sino como una obra organica animada por un es-
piritu que la explica en gran parte; que el realismo es una
de las cualidades propias de ella. Luego pues de conside-
rarla en estos aspectos v en la forma en que fué encarada
por nosotros las conclusiones que acerca de esta obra po-
driamos deducir fluyen por si solas. Pero antes de expo-
ner las consecuencias de la serie de premisas por nosofros
‘sentadas anteriormente ereemos conveniente hacer un ana-
lisis més o menos breve de las conclusiones y causas de las




EL PRINCIPE ‘555

eriticas de diversos autores, no olvidando que muchas de
ellas se han debido al encargo de diversos personajes por
lo cual.las dejaremos de lado como la ordenada por el
cardenal Richelieu en su defensa y s6lo trataremos ague-
llas que han aportado nuevos puntos de vista al enfocar
el asunto desde diverso plano y con desigual criterio. Pa-
ra ello trataremos sucesivamente las criticas de los hom-
bres de la Iglesia, la de los protestantes, la de B. de Saint-
Hilaire; la de Federico el Grande, la teoria de Gentille y
Rousseau, la critica de Ranke, la de Gervinus, la de lord
Macaulay, la de Bauemgarten y la de P. Villari y luego
de ello expondremos nuestras propias conclusiones.

Las criticas de los prelados

Es necesario declarar antes de entrar de lleno en la ma-
teria, que la situacién moral de Italia cambia casi brus-
camente poeos afios después de la muerte de Maquiavelo
que ocurrié en el afic 1527. La reforma primero y luego
su consecuencia la contrarreforma y el concilio de Tren-
to que traen consigo una depuracién notable entre el per-
sonal que componia el .cuerpo de altos dignataries de la
Iglesia y una austeracién (sic vemia verbo) de las cos-
tumbres en general. Asi que el libro que fuera considera-
.do en su primer momento por todos como una expresién
natural de Jos sentimientos reinantes fuera luego repu-
diado y atacado, en un comienzo, principalmente por los
jefes de la Iglesia iniciidndolo ¢l cardenal Polo de Inglate-
rra. Este prelado las inici6 con gran ardor y sus conti-
nuadores no han hecho més aue repetirlos con mayor o
menor variante en los epitetos dirigidos -al autor y a la
obra y entre los cuales el de menor calibre parece ser el




556 SEMINARIO DE DERECHOQ POLITICO

« de enemigo del género humano ». Construyen toda 1la
critica en un examen aislado de las méximas sin i'epara-r
en las condiciones en que fueron pensadas y expuestas,
del fin que tenian considerando y juzgando como reglas
de moral absoluta aquellas que no. son méas que normas de
conducta politica y asi llegar a ser alteradas de modo tal
de no poder reconocerlas o pregentindolo como un hom-
bre a quien solo anima una pasién : el odio al bien. Si a
las anteriores consideraciones sobre todo a las que hemos
hecho al comienzo, se agrega el divoreio aque estableeia
Magquiavelo entre el Estado y la Iglesia, a quien él consi-
‘deraba como un rodaje ocioso, como un ‘peso muerto y que
en ciertos momentos se oponia decididamente a la unidad
italiana que él perseguia; si tenemos en cuenta que para
Maguiavelo la religién debe ser de Estado y por lo tanto
un instrumento de gobierno tendremos la clave de estos
ataques desmedidos contra &L

Los atagues de los protestanies

Los reformistas dirigen diatribas furibundas contra
El principe y su autor con tanto o mis ardor que los
jesuitas, aunque por diversas causas que para considerar-
las hemos de analizar con suma brevedad. Estas criticas
se han redactado en los siglos xvI y xviI, en que las diver-
sas casas reinantes de Francia y otros paises tratan de con-
seguir la unidad politica y religiosa y que aplican en forma
sumamente profusa los consejos de Maquiavelo. Las perse-
euciones crueles, la noche de San Bartolomé, el bautismo
obligatorio de los nifios, la prohibicién bajo pena de muer-
te de emigrar, la conversién por la fuerza, son otras tantas
calamidades que le achacan agravadas por las circunstan-




EL PRINCIPE ] 557

cias de que gozara su pequefio libro de gran valimiento en
las cortes reales y de quien Catalina de Médicis, reina de’
Francia, hacia grandes elogios, por quien el gran cardenal
ordend eseribir un libro en su defensa. ;'Cémo se quiere,
pues, que bajo de estas circunstancias no -llegaran como
Gentillet, a llamarlo « chien impur » ? Para ellos, él era =1
inspirador de aquella tirania cortesana que asesinaba y
oprimia sin piedad para conseguir una unidad por la fuer-
za, que era precisamente lo que buseaba Maquiavelo, con los
consejos que daba para su patria, como no se quiere que los
conceptos ofensivos en que se le llamaba « el triste », he-
rético, el ateo que llevaba a la ruina al pueblo que lo seguia
fueran pequefios comparados con la suma de desgracias que
tenian que sufrir y cuya inspiracién le achacaban? Es por
ello que estas repulsas llenas de pasidn y casi de odio no
deben ser tomadas en cuenta por el critico imparcial.

B. de Saint-Hilaire, ha hecho de la obra objeto de uno de
los mas apasionados ataques y que se pueden resumir en las
siguientes frases suyas, que tomamos de la obra de Villari,
tomo II, paginas 434 a 437 : « Pour peindre dun mot
cette politique c’est le gémie -appliqgué a la scélératesse »
« Cuéles sean sus méritos, su politica quedard para siem-
pre deshonrada. Y esto por dos razones : la perversidad del
corazén y el mal método que €l no ha ni siquiera inventado,
gino solo Hevado al extremo. » Estas frases solamente mues-
-tran el valor de la critica y del método empleado en hacer-
la, por lo que no entraremos en mayores disquisiciones. .

Ahora entraremos a considerar una de las criticas adver-
sas, que por ser quien la hacia, principe de una de las pri-
meras casas reales de Europa, por haber corregido la obra
el ironista filésofo mas grande -de su siglo, nos referimos a
Federico de Prusia y su padrino y animador literario Vol-.
taire; por el ruido que produjo esta critica acerba contra




558 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

la politica preconizada en E! principe, nos ocuparemos con
relativa extension de ella.
- Dejando a un lado las vicisitudes de este libro, los dife-
rentes consejos de Voltaire en la confeceidn de la obra y
que lo animé a publicarla entraremos de lleno y brevemen-
te a ocuparnos de la esencia de su critica para compararlo .
Inego con sus actos, su caricter y sus propias frases. En el
Antimaquigvelo, que es el libro por él eserito, afirma que es
la obra eserita por uno que quiere enseiar a los ladromes y
a los asesinos; afirmacién, que hace luego de hacer un estu-
dio de méxima por méxima del libro, con completo olvido de
la situacién en gue fué escrito.
Ahora que hemos resumido en estas palabras el andamia-
je muy vacilante por lo demés de su libro, entraremos a
considerar si ]a teoria del joven principe heredero se pue-
de conciliar eon la politica del rey de Prusia. Lord Macau-
lay, le atribuye una de las virtudes maquiavélicas més pro-
fundas : su amor al trabajo. No tuvo ministros en el con-
cepto de un secretario autorizado para obrar, tuvo un fa-
vorito, ex ayuda de eAmara gue era el intermediaric en las
érdenes a sus ministros a quienes a veces no .conocia. Se-
gufa los consejos dados en El principe, capitulo 1X; to-
do lo ordenaba, lo sabia y lo hacia; todas las maifanas des-
pachaba los asuntos pendientes en todas las ramas de la
administracién. Era de una economia parsimoniosa, se ci-
ta para ello el conocido suceso de la carroza de gala que no
le impidié construir grandes obras ptblicas; economia a la
gue agregaba un gran amor al orden. Gastaba casi dandose
un aire de liberalidad que junto con la justicia y la piedad
son sus falsos semblantes. Considera a todos los hombres
como pillos desvergonzados e irreligiosos y se rodeé de ta-
les, los que fueron sus embajadores, contdndose aquel caso
de su enviado a Constantinopla que volvié relatando una




EL: PRINCIPE ‘ 559

serie de cuentos de hadas e invenciones de . toda especie.
(Este ejemplo, como casi todos los que citamos aqui, estan
tomados de la obra de Ch. Benoist, « Le Machiavellisme d¢
L’ Antimachiavel », 2* edicién, Paris, 1915).

Es de una gran impenetrabilidad, siguiendo aquel con-
sejo de Maquiavelo : ¢« E segreto, segretissimo. » Sélo los
descubria cuando le era imprescindible para conseguir su
objeto. Todo el fin de sus aceiones era el interés, pero no el
publico, sino el particular propio. De una generosidad re-
conocida aparente todas sus acciones filantrépicas tienen
un fin mas secreto que el de la propia caridad, como las
pensionés a las viudas y huérfanos de soldados, que lo hizo
para animar a los combatientes. Ademds de las riquezas, €s-
tima pocas cosas. Es conocido el caso, que no citamos textual-
mente por no tenerlo a mano, en que anuncidndole que un
terrateniente bavaro queria ser barén, €l dijo : {{Cémo!, sera
conde « y al anunciarle sus diferentes riquezas, le iba agre-
gando una piedra a su eorona hasta llevarlo al principado. »
Una de las frases, cuando se le reprochaba su familiaridad
con su ex ayuda de cidmara, es la siguiente : ¢« Noé es su
abuelo y el mio; es la confianza y no la familiaridad que
tienen inconvenientes. » Era de una absoluta irregularidad
decia é1 : ;Creéis que Dios se ocupa de los hombres y de su
felicidad individual? Es como si las hormigas de mi jardin
gque yo aplasto sin pensar en mi paseo creyeran lo mismo.
Dios si se ocupa lo hara por la especie y nada mas. »

Albert Catt, que era un poeta de origen suizoalemén y
que fué favorito durante muchos -aﬁo@s, lo pinta en esta for-
ma : « Pensamientos cinicos, a menudo obscenos; falta ab-
soluta de sinceridad, farsante de la literatura; juega la co-
media del suicidio; bromista cruel tiene necesidad de hu-
millar y hacer sufrir. » ' .

Para terminar esta pequefia semblanza transcribiremos




560 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

varias frases de €l : « El estudio en el que estoy menos ver- '
sado es la politica, es un estudio de engafio poco hecho pa-
ra mi caracter. » « La politica es la sirena mis encantado-
ra; engafla a todos, amigos y enemigos. En general, mi que-
rido, los principes son canallas, uno se corrompe con ellos,
;no lo cree usted? Villano oficio, el suyo, donde, como en
todos los otros, es necesario destreza y astucia. Lia bondad
es peligrosa en los principes. » Sentia una profunda fobia
hacia el clero; decia: « HEstos sacerdotes canallas, estos pi-
los, estos bellacos gue se burlan casi siempre de Dios, de
los reyes y de los hombres. » « La guerra es un oficio, en
el cual el mis pequefio eserfipulo, echaria. a perder todo. »
¢ 3Quiéres pasar por un héroe? Llega intrépidamente al
crimen. j Quiéres pasar por un sabio? Falsificate con arte. »
Si la moral tiene recursos para todos los hombres, no le po-
dian faltar para los reyes y las conveniencias territoria-
les pueden entrar en sus principios. (Al leer esto, uno no
puede menos de pensar en la traicion de Maria Teresa y
el robo de Silesia. ) Decia que todas las garantias diploma-
ticas no eran sino encaje de filigrama, hermosos para ser
mirados, pero demasiado fragiles para resistir a las ligera
presién... Y &l apoyaba fuertemente con todos sus dedos.
La filigrana de los tratados se deshacia; su pufio pasaba a
través, pesado y rapido. Su personalidad la podemos sinte-
tizar en estas palabras, de un autor que en este momento
escapa a nuestra memoria : « Un conjunto raro de grandes
talentos, de vicios consumados y de virtudes aparentes, de
éxitos brillantes y desgracias inevitadas. » Se equivoea,
pues, R. Von Moh], al decir que entre & y Maquiavelo hu- -
bo un equivoco. Algo més. Su Antémaquiavelo, es una
leccién bien aprendida; es un rasgo del més profundo ma-
quiavelismo. Con &l, a todos engafi6, todos elogiaron su
obra y pensaron .que cuando &l subiera al trono renovaria




EL PRINCIPE 561

las glorias de un Tito o un Marco Aurelio; uno de ellos
fué Voltaire, que luego dijo : « Pudo ser ¢l guia de la eris-
tiandad y reinar sobre ella; prefirié ser el azote de la hu-
manidad. » Al que no engafi6 fué al abate Fleury, que al
recibir un ejemplar del libro, escribié a Voltaire : « Si el
autor no fuera principe, mereceria serlo. Con tal que el vir-
tuoso joven Telémaco, no se convierta luego en el Ulises,
lleno de astucias. » {Palabras proféticas del viejo abate! El
rey iba a aplicar las miximas que el principe aparentaba
repudiar superando en partes al maestro.

La teoria de Alberico Gentille

Gentille, que es un filésofo del derecho natural, sostuvo,
creando escuela que tuvo como discipulo nada menos gue a
Jacobo Rousseau, que el libro estaba escrito para los repu- |
blicanos. En é]1 Maquiavelo da consejos a los prineipes para
que exagerando la tirania lleguen al exceso insoportable y
arrastren al pueblo a la revolucién a la vez que indicaba

los medios por los cuales los tiranos engafian a sus sibditos
~ y les indicaba veladamente la forma de deshacerse de ellos.
No hay teoria mis errénea. Comienza fundandose en el
error y acaba en él. Ya hoy ha sido desechada por completo;
seglin ellos, El princtpe, pasaba a ser el evangelio de.
los republicanos, era el conjunto de consejos que daba un
amante de la libertad para que los principes se perdieran.
No hay nada més falso. Al eseribir Maquiavelo, no habia
pensado en la libertad, sino en la unidad : es por ello, eo-
mo ereemos haber dicho ya, descuidan sus sostenedores el 1l- -
timo capitulo de la obra. , '

. Como una variante de esta teoria, podemos considerar la

MAQ. =~ T, ( o 36




562 SEMINARIO DE DERECHC POLITICO

gque expuso y sostuvo Bacon y « es que el tratado fuera un
modelo de grave ironia dirigido a advertir a los pueblos de
las artes de los ambiciosos (Macaulay, Ensayo sobre Ma-
quiavelo), y_que consideramos tan falta de base que no nos
extenderemos sobre ella. |

Leo Ranke, en una obra juvenil y pequefia, de tamafio,
dirige una critica relacionidndola con los Discursos y el
Arte de la guerra, y la considera destinada a buscar Ia
unidad italiana. A mas de no tener en cuenta la época y el
patriotismo de Maquiavelo, cae en el error comGn a muchos,
como Zambelli y R. Von Mohl, de considerar la obra tam-
bién desde el punto de vista moral. Pero, como sostiene
Gierke y como hemos dicho ant_eribrmente, uno de los' mé-
ritos de Maaguiavelo es haber separado la ciencia politica
de 1a moral. Una ciencia no es moral ni inmoral, es ante to-
do ciencia y la verdad que la ciencia investiga no puede ser
lo uno ni lo otro; es la verdad y por lo tanto, la ciencia es
amoral. ‘ :

Lord T. B. Macaulay, publicé en una revista de Edim-
burgo, un articulo que tuvo en su momento gran resonancia
por la antoridad del autor y la novedad en la forma de
encarar y pretender justificar la obra de Maquiavelo. En
este articulo, encara el problema de un punto de vista ne-
tamente histérico. Hace en él una resefia, que por lo demaés,
ocupa casi toda extensién del articulo, de la época histo-
rica en que vivié. Es en ella, sostiene él, que El principe,
tiene aplicaciéh. Todo para él se reduce a considerar la
obra como un producto histérico de su tiempo y de las cos-
tumbres reinantes. Al tratarlo en particular, hace una eri-
tica mas literaria y declamatoria que cientifica, errando a
‘veces conceptos como aquel en que le reprocha de no haber
comprendido que 1a felicidad piiblica y privada van uni-
das. Pero a pesar de todo, queda como uno de los buenos es-




EL PRINCIPE 563

‘tudios sobre todo de cariecter histérico y con el mérito de
haber llamado la atencién sobre las costumbres y la época
del Renacimiento, como uno de los factores de la crudeza
de la obra. | | ' |
Gervinus, siguiendo la corriente patriética alemana ante-
rior a la unidad, hace una critica cientifica y malograda en
gran parte por su excesiva pasién patridtica. Considera
a Maquiavelo, patriota sincero, pero afirma que ha sido un
hombre que sélo ha sabido ver el aspecto exterior de los
hechos y de las cosas, producida, segin él, por el desconoci-
miento de la historia y lirica griega que tuvo y por estar
excesivamente embebido en el espiritu de la Roma pagana.
Comete ademés, dos errores de gran peso, amén de gran
cantidad, que pasamos de largo por ser de poca monta o
por ser comunes a casi todos sus criticos. Bl primero, es
el de revestir a Maquiavelo con ideas modernas : induda-
blemente, poseyd o entrevié muchas verdades politicas, asi
al menos lo deja ver su obra, pero no en tal eantidad y ca-
lidad de las que Gervinus le atribuye. El otro craso error,
sobre todo en el examen de un libro como El principe,
es la actitud tomada por este critico, que en cuanto se e_n-
cuentra con méximas de un realismo cruel y agudo, no tra-
ta de explicarla, sino de atenuarlas. Podemos concluir que
Gervinus, arrastrado por su patriotismo, ha comprendido
esta faz de El principe, pero su comprensién parece li-
mitarse a ésta y con ella pretendié justificarla cuando es-
ta obra no necesita justificacién de minguna especie, sino
una explicacién integral de ella, que intentaremos hacer
luego. Bauemgarten, no ha dedicado una obra especial al
tema. En su libro sobre Carlos V (y con esto se tendré qui-
75 una idea de la importancia e influencia que ejercié El
principe, que en una obra dedicada al estudio del empe-
rador, haya el autor necesitado dedicar y estudiar amplia-




564 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

mente este libro en él), hace una reseiia de las criticas he.
chas al libro y al autor y concluye afirmando que si bien
es cierto que el tiempo justifica en parte la crudeza de la
obra, es propio de los grandes hombres elevarse por sobre
sus contemporineos. Afirma que fué una elaboracién de
ocasién e interesada para conseguir un empleo y declara fi-
nalmente, que ¢l capitulo Gltimo no tiene relacién alguna
con el resto de la obra. Cuando tratamos del « espiritu de
la obra », creemos haber refutado ampliamente esta eritica
falaz y sin fundamento alguno por lo que no insistiremos
aqui. Poco después de oon-sumadé la unidad italiana y ca-
si se puede decir como un homenaje al gran patriota que fué
Maquiavelo, Pasquale Villari le dedic6 un estudio pro-
fundo y acertado sobre su obra y cuyas conclusiones nos
cabe el honor de- compartir en su totalidad, salvo aquella |
sobré la moral piiblica que luego expondremos.

Este autor, después de sus extensas consideraciones y no-
tables estudios aue hace, resume todas sus conclusiones en
pocas ‘paginas, al final del tomo III y como ya queda dicho,
compartimos sus puntos de vista al respecto, salvo sobre el
punte mencionado, nos limitaremos en este lugar a la enun-
ciaciéon de los postulados fundamentales a que llega y lue-
go, cuando las expongamos en particular, lo haremos ia
extenso. Son éstas : '

I. Fué un espiritu influenciado por la c_drrupcién de
costumbres de su época; |

I1. Su obra estd animada por un gran patriotismo y un
profundo amor a la libertad; -

III. Bajo la influencia de la cultura romana precristia-
na, su obra estid impregnada de un crudo realismo;

IV. Lo que dafia a su obra es la forma absoluta en que
~ expone sus pensamientos; | o
V. Considerd y con razém, que la moral privada no tie-




EL PRINCIPE 565

ne que tener influencia sobre los actos de los hombres pi-
blicos, pero cometiendo el error de no pensar si sus actos
en cardeter de tales no estarian sujetos a normas morales
especiales.

Ya hemos dicho que compartimos en casi su totalidad,
las consideraciones a que llega Villari, salvo la quinta, por
nuestra enumeracién gue creemos no estd justificada como
luego expondremos.

Respecto al primer punto, que compartimos sin restrie-
ciones ni salvedades de ninguna especie, creemos necesario
hacer una reseba del estado dg¢ las costumbres de aquellos
tiempos. En una sociedad en que la cabeza visible de la
Iglesia mantiene relaciones conyugales y reconoce ptibli-
camente a los hijos nacidos de tales uniones; en que los vo-
tos de los cardenales se compran por toda clase de preben-
das; en gue la mayor parte de la vida de los hombres esta
dediecada al amor y la de las mujeres al arreglo fisico de
su persona; en que la astucla, la deslealtad bien realiza-
da, la crueldad « sabiamenfe » empleada son titulos de ho-
nor e indice de la condicién intelectual de una persona; en
una época en que sale de un caos de obscuridad y fana-
tismo bajo la influencia del paganismo y con ideales ab-
solutamente contrapuestos con los de la era-que le precedid,
en un siglo, en fin, en que se produce la méas completa re-
novacién de valores, este joven florentino nace a la vida
politica acompafiando en cardcter de delegado de su ‘patria,
al duque de Valentinois y que bajo la influencia de su si-
glo le admira su destreza en el engaio, la astucia y la cruel-
dad, en que observa que se puede ser absolutamente inmo-
ral y gran jefe de Estado, como lo ha sido César Borgia,
‘en el que observa que el cerebro domina la coneciencia que
continlla o aparenta continuar siendo esencialmente ético-
eristiana, no pude menos, é también, de sentirse presa de




566 . SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

esos sentimientos que reinaban lomn,ipotentes entre las ela-
ses més altas y cultas de la sociedad, porque el bajo pué-
blo mantenia su austeridad de costumbres, no puede me-
nos, repetimos, su obra que ser la expresién eruda de esos
sentimientos reinantes en el momento.

Pero si sélo consideramos su época y las costumbres de
ella, no podriamos menos, como muchos de sus adversa-
rios, que considerarlo eomo una -aberi'acién de los sentimien-
tos morales que la educacién inculea al hombre. Hay algo
més en su obra, es su gran patriotismo y su profundo amor
a la libertad. El primer tépico ya lo hemos tratado al con-
siderar el espiritu de su obra y que para mosotros es as-
pecto positivo establecido sobre bases inconmovibles, Eseri-
bir sobre su amor a la libertad parecerd paradojal para sus
eriticos adversos, cuando, como se podra haber visto, hemos
rechazado la teoria de Gentille y Rousseaun, por artificial;
v lo que parece contradiceién, no es més, como se vera, si-
no confirmacién de nuestras anteriores aseveraciones: El
principe, ha sido eserito en condiciones particulares res-
pecto a su otra obra, los Discursos, sobre lag décadas
de Tito Livio; 8l eseribié aquella obra haciendo un parén-
‘tesis a la redacei6n de ésta y pareceria, pues, que existiera
una contradiccién flagrante entre la una y la otra, y sin
embargo, no es asi; El principe, si cronolégicamente,
es casi simultdneo a los Discursos, le precede intelec-
tualmente si se considera esta observacién : El principe,
es la obra mediante la cudl Maquiavelo pretende establecer
un gobierno nuevo y la unificacién de Italia, y en los
Discursos, trata de la forma, con gran acopio de mate-
riales y citas de la antigiiedad, sobre todo del paganismo
romano, de conservar a dicho Estado y que él resume en
la libertad. No son, pues, expresiones contradictorias de
su pensamiento, son faces distintas, son diferentes momen-




EL- PRINCIPE 567

tos que se suceden en la elaboracién de sus coneepbos; El
principe, sin las Décadas, mantendria este equivoco y supues-
ta contradiceién.

Influenciado por el renacimiento de la cultura pagano-
romana, que como la luz que sin transicidn desvanece la
obscuridad produciendo profundo desconcierto entre todos,
en él lo realizé impregnindolo de un realismo que llega en
algunos momentos a una crueldad insospechada, que é€l, iro-
‘nista por naturaleza, y que siempre se ha dedicado a es-
tudiar el aspecto ridiculo de los hechos humanos, lleva,
hasta lo gue Glassenap califica de cinismo. Pero no nos ex-
tenderemos més sobre este aspecto por haberlo tratado con
anterioridad. )

Si estas paginas fueran dedicadas al elogio sin limites
de su obra, haciendo un panegirico de ella y no una eri-
‘tieca (si tal puede considerarse los esfuerzos hechos para
llegar a tal cosa), tendriamos que detenernos en la conside-
racién de ella, pero pretendiendo elaborar algo mas que un
conjunto de elogios, trataremos a continuacién las dos ob-
_jeciones de peso y fondo que le hace Villari, adhiriéndonos
sblo a la segunda de ella; son estas eriticas la exactitud de
considerar que las normas morales que rigen los actos pri-
vados de los hombres no tienen influencia sobre el jefe de
Estado, esti empafiada por el error de no haber considera-
do si el jefe de gobierno como tal podria estar regido por
normas espeeciales y la segunda (que es la {nica que com-
‘partimos), que cometié el error de exi)resar sus pensa-
mientos en forma absoluta y no haber sabido ver lo que hay
de variable en los hechos humanos.

Es un acierto, y es indiscutiblemente esto, que tuvo Ma-
quiavelo al divorciar la moral privada y la politica. Como
ya hemos dicho en otro lugar, la ciencia mno tiene moral,
“es esencialmente amoral porque la verdad de la ciencia in-




568 ' SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

vestiga, no puede ser inmoral ni moral : es 0 no es ver-
dad y nada mas; todo concepto que la quiere valorar des.
de el punto de vista ético es errémeo y su observacién ab-
solutamente falsa. Es por ello que nos ocuparemos de la ob-
- jecién que hace suya Villari al decir que Maquiavelo no
entrevid ni consideré que podria haber una norma moral
para los hombres de Estado. El mismo Villari la destruye,
en nuesto concepto, cuando refuta la apreciacidn de ecler-
tos autores que acusaban de obra.inmoral a El principe,
diciendo que hay que temer en cuenta que el jefe de Es-
‘tado se diluye espiritnalmente por emtre sus gobernados
¥ que en sus actos no se trata ya de una cuestién de con- -
ciencia pura, se trata de la salud piiblica que es 1o que de-
be considerar primeramente el gobernante. He ahi, pues,
- la contestacién que se hace Villari a la objecién; la norma
que rige en sus actos pablicos al jefe de Estado es la sa-
lud ptblica y €l pablico interés. Pero se podra objetarnos,
jen la realizacién de estos actos, que la moral privada ca-
lifica duramente y qﬁe son necesarios a interés del Esta-
do, no hay vallas morales de caricter especial que los ri-
Ja? Si los hoy, jentonces nuestra argumentacién no cae
por su base? No. Maquiavelo, al no aceptar aparentemente,
una moral para el jefe de Estado, lo ha hecho, en nuestro
concepto, llevado por un extenso realismo y por la forma
absoluta en que expresa sus ideas. En forma absoluta de
expresidn es para nosotros la critica mas grave que se le
puede hacer. Que tienen una moral los hombres de Estado,
Maquiavelo también lJo cree y asi dice que los principes, es
preferible que sean buenos y virtuosos, pero con la condi-
cién que puedan ser malos y deshonestos (respecto a la
moral privada), cuando el bien pdblico lo exija. Entonees,
- para Maquiavelo, hay una cortapisa moral que limita la ac-
cién del principe : es el bien publico. Todo lo que para el in-




EL PRINCIPE 569

terés del Estado es necesario, es licito a cometerlo. Y bien :
los Estados del pasado, como del presente, no han hecho
sino apliear esta regla; tenemos a Bismarck, el canciller de
hierro, euyo rasgo de mutilar un telegrama para provocar
una guerra preparada y que €l consideraba necesaria ‘pa-
ra Alemania, hoy estd recordado por una lipida conmemo-
rativa en la de Postdam; ¥y bien : esto que Maquiavelo ex-
puso en términos crudos estd justificado para un gran pue-
blo que lo recuerda-con monumentos y sin embargo, para
los criticos del florentino, es uno de los defectos graves de
gue adolece la obra y sin embargo, sus consejos y las apli-
caciones dadas por e] despacho de Postdam, no hay mais
diferencia que de palabras que esconden sus verdaderas fa-
ces ; el uno lo ha expresado con términos crueles por excesiva-
mente crudos y los otros han invoeado la salud piublica, la
necesidad nacional y sobre todo, aungue no lo confiesen,
el éxito que corond la obra. Y por esto, para uno la critica
acerba y para el otro, monumentos que recuerdan el rasgo
a las generaciones venideras invitidndolas a repetirlo.

Es por ello, compartiendo la opinién de F. de Sanetis,
el defecto capital de Maquiavelo y muy grave es la forma
absoluta de expresién de su pensamiento; esta falta de con-
sideracién hacia los elementos y hechos variables de la na-
turaleza humana es lo que empaiia en varios pasajes las
verdades de sus concepfos. Este defecto estd demasiado pa-

tente en su obra para gue intentemos una demostracion
de él.

Como conclusion final, podemos decir repitiendo con Vi-
Hari, que si la Europa occidental encontré en el feudalismo
una de las bases de su conservacién, la Alemania en la Re-
forma de Martin Lutero, Italia negindose volver a Dios




B70 SEMINARIO DE DERECHO POLITICO

con Savonarola, buscd en el ideal de la Patria, la renovacién
-de sus energias-'y Maquiavelo inspirado por su profundo
amor a-la patria y a la libertad, con un gran realismo en
la expresidn, es el exponente mas grande de esta aspiracién
.itdlica de su siglo.

Isaac H alpém?n. Martin Andino.




