CAPITULO II
LA LEY MORAL Y LA IDEA DEL BIEN

I. Fl Bien moral.—]I. Su determinacién.—III. Sus relaciones
intelectuales.—IV, Su cardcter mixto.—V. Las virtudes. -
V1. La virtud privada,—VII. Relacién del Bien con lo Be-
o y con lo Util.

La existencia de la voluntad supone necesariamens
te la del bien, como el efecto implica la causa. ;No es
la voluntad una tendencia & algo, & un fin? De fin
relativo en fin relativo, de medio en medio, sno hay
que remontarse 4 un fin absoluto, para cumplir las
leyes mismas de la dialéctica? Este fin wltimo de la
voluntad es la Idea de lo Justo 6 del Bien. La doctrina
determinista de Platén sobre la libertad humana le
- conduce mas necesariamente que 4 ningin otro 4 la
afirmacién del Bien; la necesidad de un objeto para la
voluntad es tan légica como la de un objeto para la
inteligencia.

Toda multiplicidad supone sobre si la unidad. Aho-
ra bien; sabemos que hay multiplicidad en las poten-
cias del alma y hasta en su naturaleza. Luego debe
existir una perfecta unidad de que la pluralidad de la




POR A. FOUILLEE 266

II

Segin los sofistas, Aristipo y la mayor parte del
vulgo, el bien es el placer. Examinaremos, pues, el
Placer en si mismo, separado cuidadosamente de todo
elemento extraflo; es decir, el placer sin mezcla de
razon. Seremos de este modo fieles 4 la dialéctica pla«
tbnica, que analiza la Idea y la esencia de cada cosa
considerada en si.

Sin la razén, no hay memoria ni previsién; y, por
consiguiente, no hay placer en el pasado ni en lo por
venir. El placer esté, deconsiguiente, reducido al estre-
cho espacio del presente. Desalojémoslo, pues, de este
tiltimo refugio. Sin la conciencia de si mismo, ¢puede
haber placer actual? Para gozar, /no es preciso saber
que se goza? Separada de toda inteligencia, la sensa-
cion nada es. ¢Es esa esencia absoluta ¥ perfecta que
llamamos el Bien? En el momento en que la dialéctica
quiere fijar sus miradas en el placer y consideraris en
8 mismo, esa esencia mévil se escapa y se pierde en
las tiniéblas del no-ser.

El caracter metafisico del placer es ser un fenémeno
susceptible de mas y de menos, siempre en movimien-
to como la sensacion, 4 la cual se reduce. Debemos,

-por tanto, colocarle en el dominio de lo indeterminado
¥y de lo indefinido. Es una multiplicidad sin limites, que
no se puede hacer entrar ni en los principios de la
determinacion, que son las unidades inteligibles, ni en
la mezcla de lo infinito y de lo finito, y atin menos en
el género supremo de la causa.

Lejos de ser una causa, el placer es esencialmente
un efecto. «Cuando llega & destruirse la armonia en




266 LA FILOSOF{A DE PLATON

——

los animales, en este momento la naturaleza se disuel-
ve también, y el dolor nace... Cuando la armonia se
restablece y entra en su estado natural, el placer
toma su origen.» El placer, cosa indefinida en si, de-
pende de la mezcla mas 6 menos armoniosa de los ele-
mentos del organismo en proporciones definidas.
Cuando esta mezcla estd en movimiento para disol-
verse, hay dolor; cuando' esti en movimiento para
restablecerse, hay placer; cuando esti estable, no hay
ni placer ni dolor, sino un género de existencia mas
préximo 4 la vida divina, superior 4 las impresiones
variables de la sensibilidad. El placer y el dolor son
efectos de nuestira imperfeccion.

El placer esta tan lejos de la verdadera existencia,
que muchos filésofos, con Antistenes, han visto en é1
una simple negacion del dolor. En este caso, el placer
no seria nada positive, ¥ sus mas dulces atractivos
vanos prestigios.

Lo que parece confirmar este caracter negativo, es
que los placeres mas vivos son causados por los deseos
mas violentos, y que todo deseo, toda necesidad vio-
lenta, es un dolor. Luego lo que produce los placeres
excesivos es una mala disposicién del alma, y los
hombres que los buscan Avidamente, no hacen mé&s
que buscar una especie de enfermedad. No consiguen
una voluptuosidad pura, sino una mezcla de placer y
de dolor, en la cual el dolor mismo acaba por friun-
far. «<La célera, el temor, la tristeza, el amor, los ce-
los, la envidia, son dolores del alma mezclados & pla-
ceres inexplicables. La célera impulsa alguna vez al
sabio mismo 4 irritarse.» En este caso, cede. 4 una ne-
cesidad malsana que sera pronto seguida del disgusto.
Porque el placer, nacido del dolor, conduce con fres
cuencia al dolor. Participa tan poso del Bien, que es




POR A. FOUILLEE 267

tanto més perjudicial cuanto mas enérgico. ¢No son
1as voluptuosidades més ardientes las que enervan el
cuerpo y colocan al hombre en un estado de estupor
¥ de furor muy préximo 4 la locura?

Estos placeres, que no son sino remedios al dolor
(#8owal lavpetm), presentan una mezcla de contrarios. que
no se puede atribuir 4 la Idea una del bien. El verda-
dero bien y el verdadero mal tienen un caracter ab-
soluto: son 6 no son, y no pueden coexistir. Ahora
bien; el placer puede coexistir con el dolor; se expe-
rimenta placer, dice Sécrates en el Gorgias, adqui-
riendo una cosa que no se tenia. Luego el placer y el.
dolor no son contrarios absolutos; luego el placer,
cosa mixta y multiple, no es el bien uno y sin mezcla,
la Idea del bien que excluye por si misma su contrae-
diccién, el mal. «Cuando dices: beber teniendo sed, es
como si dijeses: gustar de los placeres sintiendo el do-
lor... No obstante, es imposible ser desgraciado cuan-
do se es feliz (porque felicidad==bien absoluto y per-
fecto); luego gustar del placer no es ser feliz, ni sentir
dolor ser desgraciado, y, por consiguiente, lo agrada-
ble es distinto de lo bueno.»

Luego de haber considerado las cosas y los fenéme-
nos, consideremos ahora con Platén los individuos
donde estos fenémenos se producen. Decir que el pla«
cer es el bien, es decir que un hombre es bueno en
cuanto-experimenta placer. Ahora bien; un hombre
puede experimentar placer en hacer una cosa mala,
por ejemplo, en huir cobardemente del enemigo. Lue-
g0 serd, por respecto & la misma accién, bueno y
malo: bueno, en cuanto que experimenta placer, y
malo, por este placer mismo. Por consiguiente, 6 debe-
mos admitir una contradiccién evidente, 6 concluir
que el placer no es el contrario absoluto del mal, no




268 LA FILOSOF{A DE PLATON

es la Idea del bien, «ese bien que, por su presencia,
-nos hace llamar buenos & los que sor buenos, como
llamamos bellos 4 los que poseen la belleza (1)».

Mias alldA de estos placeres mixtos, en los que la
pena y la voluptuosidad se juntan en extrafla unién,
hay placeres puros. Lo que constituye el verdadero
placer no es su intensidad, es su cualidad. La blancu-
ra mas real y mas bella no es, como sabemos, la que
contiene mas blanco mezclado, sino la més pura, la
mas exenta de mezcla; asi sucede con el placer. Mas
los placeres puros no pueden nacer sino de objetos
esencialmente simples; los bellos colores, las bellas
figaras, las bellas lineas, los bellos sonidos. Estos pla-
ceres no nacen del dolor; su privacién no es penosa;
no son como un remedio & la necesidad; no son nece-
sariamente mezclados con penas. Lo mismo se dice de
los placeres de la ciencia y de los de la virtud. Estos
placeres son del género finito, porque son moderados;
Y, por lo mismo, se aproximan mas 4 la verdad y 4 1a
Idea, que importa siempre consigo la moderacion.

Pero el placer, aun en su estado de pureza, conser-
va un caracter que lo excluye, necesariamente, del
rango de soberano bien y fin absoluto. Recordemos
que hay dos especies de cosas: unas que existen por
si mismas, otras que existen por las primeras; aqué-
1las pertenecen & la categoria del ser, éstas & la cate-
goria del fenémeno y de la generacién. Ahora bien; el
fenémeno se lleva & efecto en espera de la existencia,

(1) Gorgias, cap. LII. Alusién evidente 4 las Ideas. Estas
péginas del Gorgias estdn completamente inspiradas en 1a me-
taffsica de las Ideas, bien que no se pronuncie en ellas 1a pala-
bra Idea. No obstante, esto didlogo es puramente socritico en
el fondo. ¢Se dird todavia, con Grote, que Platén no trata de
las Ideas en casi todos sus didlogos, como han crefdo los anti-
- guos?




POR A. FOUILLEE | 269

lo sensible en consideracién & lo inteligible. Si, pues,
la existencia es el bien, el placer que evoluciona sin
Cesar y que jama4s es, no se puede llamar el bien. Su.
naturaleza variable, su origen inferior, su caracter
relativo y dependiente, todo le impide confundirse con
el verdadero fin de la vida humana.

ITI

Si el placer, por si solo, no es el bien, acaso sélo
merezca este nombre. Hagamos, pues, para la intelis
gencia lo que hemos hecho para el placer. Suponga-
mos una vida puramente racional, de la cual esté ex-
cluido todo elemento extrafio. «¢Quisiera alguno de
vosotros vivir, poseyendo en patrimonio toda la sabi-
duria, toda la inteligencia, la ciencia, la memoria que
8e puede poseer, 4 condicién de no experimentar nin-
gun placer, ni pequefio ni grande, ni dolor alguno, ni,
finalmente, sentimiento alguno de este goénero?» Esta
vida de insensibilidad y apatia no puede satisfacer el
corazon; aunque superior 4 la vida de placer, es in-
completa ain y no puede bastarse & si misma.

IV

De consiguiente, el soberano bien para el hombre
8e puede encontrar, no en un principio unico, sino en
el género mixto. El bien en sf es, 4 no dudarlo, infini-
tamente simple, pero es también infinitamente rico en
determinaciones; en consecuencia, lo que mejor lo ex-,
plica, no es una cosa exclusiva, como el placer solo 6
la inteligencia sola, sino una mezcla armoniosa de la




270 LA FILOSOFiA DE PLATON

inteligencia y del placer. La dualidad de esta mezcla
explicard los atributos varios del bien; la armonia
.que presidird 4 la mezcla corresponderd 4 la unidad
del bien. Esta mezcla, en proporcioaes definidas, sera,
pues, la méas fiel imitacion de la Idea.

Unamos los conocimientos mas elevados & los pla-
ceres mas puros, que la sabidurifa presida esta unidn,
que excluya de ella todo lo que es excesivo é inmode-
rado, y esta mezcla ideal serd como «una especie de
mundo incorpdreo, apto para gobernar bien un cuerpo
animado». Como se ve, el soberano bien no es otra
cosa que el mundo inteligible mismo en toda su varie-
dad y en toda su unidad.

Observemos, para terminar, que Platdn, en el exa-
men de los diferentes origenes de! bien, tales como el
placer y la inteligencia, no hace mencién alguna de la
actividad y de la voluntad libre. No se pregunta si el
bien sera la accidn, la libertad, 6, al menos, si la acti-
vidad es un elemento del bien. A esta cuestién hubie-
ra respondido que la actividad, lejos de ser para él el
bien, es la tendencia del alma al bien. Un ser que po-
seyese el bien, no necesitaria guerer ni obrar, pues
que su fin estaria dentro de sf mismo. La idea de acti-
vidad, que hara tan gran papel en la moral de Aris-
tételes, es completamente omitida por Platén en el
cuadro que nos presenta de los diversos bienes. «E]
primer bien, dice, es la medida, el justo medio, la
oportunidad y todas las demés cualidades semejantes
que deben ser consideradas como poseedoras en pa-
trimonio de una naturaleza inmutable.» Se trata, & mi
parecer, en este pasaje tan controvertido, de las uni-
dades inteligibles, principios de la medida y del ni-
mero. Son, si no el bien mismo, al menos el primero de
los bienes. «El segundo bien es la proporcioén, lo bello,




POR A. FOUILLEE 271

1o perfecto, lo que se basta 4 sf mismo y todo lo que
es de este género», es decir, todo lo que resulta de la
aplicacién de 1a unidad 4 la variedad. <El tercer bien
es la inteligencia y la sabiduria.» La inteligencia, en
efecto, supone lo inteligible como su objeto y depende
de él. La cuarta categoria pertenece 4 las ciencias no
filoséficas, 4 los conocimientos verdaderos, 4 las artes.
En la quinta categoria estan los placeres puros, y en
la sexta los placeres mixtos. En cuanto & la activie
dad, se ve que no ocupa lugar alguno, como cosa que
no tiene valor por si misma, sino por su fin.

\Y

La conformidad del alma humana con las Ideas es
la belleza moral, es la virtud. <Debemos tratar de
huir lo més pronto posible de esta morada 4 la otra.
Esta huida es la semejanza conm Dios, en cuanto de-

pende de nosotros, y nos asemejamos 4 Dios por la

justicia, la santidad y la sabiduria. Hay en la natura-
leza de las cosas dos modelos: el uno divino y bien-
aventurado, el otro sin Dios y miserable. Los hom-
bres injustos no dudan de ello, y el exceso de su locu-
ra les impide sentir que su conducta, llena de injusti-
cia, los aproxima al segundo y losaleja del primero.»
Toda la moral de Platén se cifra en este precepto ya
formulado por Pitagoras. Con la vista fija enla Ideasu-
prema, el hombre de bien se esfuerza en imitarla. La
virtud es una obra de arte, y la sabidurfa se semeja &
Fidias; la materia que moldea es el alma humana, y el
modelo que imita, Dios. Para asemejarsele, el hombre
debe perfeccionar su naturaleza; de ahf esta definicién




272 LA FILOSOFIA DE PLATON

de la virtud. Pero, como hemos visto, 1a Idea del Bien
es la unidad perfecta y real, conteniendo una varie-
dad ideal. Estos rasgos del divino modelo, ¢no debe-
ran reproducirse en la gran obra de arte, en el alma
virtuosa? Platén nos lo afirma, en efecto; el alma
debe ser 4 1a vez varia y una, en movimiento y mo-
derada. Solamente que, de estas dos cosas, el movi-
miento y la armonia, 1a segunda domina en la moral
platénica, hasta el punto de absorber en sf la prime-
ra; porque, propiamente hablando, la actividad no
produce libremente el bien; es, al contrario, el bien
quien produce la actividad, por su atraccién irresisti-
ble, y desenvuelve armoniosamente todas las poten-
cias del alma, segin su grado de importancia. A las
tres partes del alma corresponde una de las fases de
la virtud; pero la virtud es una en sf misma.

La funcién de la razén es la sabiduria 6 el conoci-
~miento del bien y de la relacién de-cada cosa con el
bien. La ciencia, la verdadera ciencia, no es una cosa
impotente que hable vanamente al hombre sin conse-
guir hacerse obedecer. Es, por el contrario, la virtud
de gobierno, sefiora y madre de todas las demas, «La
ciencia es capaz de regir 4 un hombre; el que la po-
see jamds serd vencido por nada y no hara otra cosa
que lo que la ciencia le ordene (1).» La ensefianza filo-
séfica del bien es, pues, de la m4as alta importancia

para la vida moral., Ensefiar la ciencia es ensefiar la

virtud misma, _ ,
Pero, ¢como? sPuede ser ensefiada la virtud? Esta

(1) Protdgoras, 229, 230. No se trata aqul més que de la
ciencia y no de las ciencias. La ciencia en sf tiene por objeto
el bien en 8{ y la unidad de todos los bienes en el Bien. Véase
el Futhydemo y nuestro trabajo sobre el Sequndo Hippias.
Véase también el capftulo anterior sobre la libertad.




POR A. FOUILLEE. 273

8 una cuestion que Platén ha discutido en el Menon
¥ el Protdgoras, y la conclusién & que llega parece
& primera vista estar en contradiceién con lo que an-
tecede. Es que hay dos especies de virtud es, como hay -
dos especies de conocimientos, La virtud que nace de
la simple opinién, cuando esta es verdadera, no se da
cuenta de sf misma y no puede enseflarse (1). La ver-
dadera virtud, la que procede de la ciencia, puede en-
sefiarse porque se conoce 4 sf misma. La virtud naci-
da de la ciencia no se ensefia sino en la medida que 1a
ciencia misma puede ser ensefiada. Sabemos que, en
rigor, la ciencia no se transmite de un alma 3 otra,
pbues que es una reminiscencia, un transito de la vir-
tualidad 4 1a actualidad. Pero, bajo este aspecto, pue-
de ser ensefiada por medio de las interrogaciones, que
la hacen pasar del estado implicito al estado explicito.
Lo mismo se dice de 1a virtud. Reside originariamente
en el alma, en cuanto facultad; es natural como la
idea y el deseo del bien; basta, por consiguiente, para
llegar & ser realmente virtuoso, esta buena direccién
del espiritu que nos hace percibir el bien. Asi, el di4-

——

(1) Va hacia la verdad y el bien, sin saber ¢6mo ni por qué
camina. Es el ciego que marcha por el camino recto; si no
yerra, es que su buena fortuna & algilin dios benéfieo le prote-
ge. Nada mds instable que semejante virtud, sombra de la vir-
tud verdadera. /Menon, 100, a). Se parece i las estatuas de Dé-
dalo, qae son muy bellas, pero que no pueden tenerse en pie,
Ademds, como esta virtud no es reflexiva y no posee la cien-
cia de sf misma, se sigue que no puede ensefiarse 4 los demas.
Se parece 4 la poesia 6 4 1a inspiracién artistica, favor de l1a
naturaleza 6 de los dioses, que no puede adquirirse por la edu-
cacién. Asi, los més notables cindadanos de Atenas, los Peri-
cles, los Temf{stocles, los Cimén, no han hecho, por sus ejem-
plos y sus consejos més virtuosos, el pueblo que gobernaban.
Ni siquiera han logrado hacer mejores y mfs sabios 4 sus pro-
pios hijos.

TOMO I1I. 18




274 LA FILOSOFIiA DE PLATON

logo consagrado & la reminiscencia es el mismo en
que la virtud ests representada como un don de Dios
que se trata de poner en obra (1).

Esta interpretacién estd confirmada de la manera
mas notable por este pasaje de la Republica: «No se
trata de dar al alma la facultad de ver; la posee ya,
pero su érgano no estd bien dirigido, no mira adonde
deberia mirar; esto es lo que se trata de corregir.—

En efecto.—Las virtudes del alma distintas de 1a cien-.

cia son casi como las del cuerpo. No recibiéndolas el
alma de la naturaleza, se las introduce més tarde por
1a razén y el ejercicio. Pero la ciencia parece pertene-
cer d algo mds divino, que no pierde jamds su fueriza,
y que, segun la direccion que se le imprimo, se hace
atil 6 inatil, ventajoso ¢ perjudicial. ¢No has obser-
vado hasta dénde llega la sagacidad de esos hombres
& quienes se ha dado el nombre de hébiles criminales?
1Con qué penetracién ahonda su miserable y mezqui-
na alma en todo lo que les interesa! Su alma no tiene
la vista mala; pero, como se ve obligada & servir de
instrumento & su malicia, son tanto mas maléficos
cuanto mas sutiles y clarividentes... Si desde la infan-
cia se pusiese obsticulo 4 estas inclinaciones nacidas

con el ser mortal que, como otros tantos pesos de plo.

mo, arrastran al alma hacia los placeres sensuales y
groseros y hacen que baje sus miradas & las cosas
inferiores; si el principio mejor de que acabo de ha-
blar, desprendido y libre, fuese encaminado 4 la ver-
dad, estos hombres la penetrarian con la misma saga-

(1) La coneclusién del Menon es, por lo demés, tan provisio-
nal como la del Protdgoras. «No sabremos la verdad de esta
cuesti6n, dice Sécrates, sino cuando, antes de examinar ¢6mo
se encuentra la virtud en los hombres, intentemos averiguar
lo que es en sf misma.» Traduecién Cousin, 231. -

DAt AR L i e e L g




POR A. FOUILLEE 976

cidad que las cosas sobre las cuales dirigen ahora su
atencién.» Concluyamos que la virtud, como la cien-
cia, puede ser ensefiada, no por via de transmision,
8ino por via de direccién.

El conocimiento cientifico del bien, una vez que se
le posee, se convierte por si mismo en hechos y accio-
nes exteriores, por el movimiento que imprime 4 la
energia humana. La virtud de la razén se cambia en
la virtud del corazén 6 valor. ¢De dénrde vienen, en
efecto, el temor y la cobardia? De que creemos ver
un verdadero mal en cosas que no son malas en si
mismas; por ejemplo, el dolor, la enfermedad, la
-muerte. Disipad esta ilusién del espiritu, y 1a idea y
amor de los verdaderos bienes triunfaran sobre el te-
mor de los males imaginarios.

No es esto todo. El conocimiento de los verdaderos
bienes nos prevendri contra las seducciones de ese
bien falso y engafioso que se llama la voluptuosidad.
La ciencia, que engendraba el valor por su relacién
con los males aparentes, engendrari la templanza
por su relacién con los falsos bienes, «<Estos vanos
fantasmas no excitaran en las almas transportes vio-
lentos y rivalidades insensatas, como el fantasma de
Helena por el cual combatieron los Troyanos, ya que
no conociaun 4 la Helena verdadera.»

Asl la ciencia, por una fecundidad maravillosa, en-
gendra las virtudes, Sin la sabiduria, el valor y la
templanza serian vicios. El vulgo llama moderados 4
los que saben ordenar sus goces y renuncian 4 un pla-
cer por temor & ser privados de otro mayor. Llama
igualmente valerosos 4 los que sufren un mal por el
temor de otro més terrible. Extrafia moderacién la
que procede de la intemperancia! jExtrafio valor el
que tiene su origen en el miedo! «No es un buen cam-




276 LA FILOSOFIiA DE PLATON

bio para la virtud cambiar voluptuosidades por vo-
luptuosidades, tristezas por tristezas, temores por te-
mores, y poner, por decirlo asi, sus pasiones en mo-
neda corriente. La tinica moneda buena, contra la
que hay que cambiar todo lo deméas, es la sabiduria.
Con ella se compra todo, se posee todo: fuerza, tem-
' planza, justicia; en una palabra, la verdadera virtud
reside en la sabiduria.»

Si, por una parte, no hay templanza ni valor fuera
de la ciencia, por ofra, las virtudes del corazén y del
apetito no dejan de ejercer influencia sobre la virtud
de 1a razén. La sabiduria del hombre no es jamés una
sabiduria perfecta é inmutable; puede aumentar, dis-
minuir y hasta perderse. La causa de ello esti en la
mezcla sensible de nuestra naturaleza, en los apetitos
corporales que pueden ilusionarnos haciéndonos per-
seguir los falsos bienes en lugar de los bienes verda-
deros. Es, por consigniente, necesario para el desen-
volvimiento de la sabiduria, que la fuerza del corazén
dome los apetitos. El valor y la templanza, produci-
dos por un comienzo de sabiduria, contribuyen 4 su
vez al progreso de la sabiduria misma,.

Esta solidaridad de las virtudes no debe hacernos
desconocer sus diferencias. El valor y la templanza
son virtudes de ejercicio y de costumbre, que implican
el esfuerzo y la victoria del alma inmortal sobre el
alma mortal. La sabiduria, por el contrario, tiene una
evolucién espontinea, una vez allanados todos los
obstaculos. Por una consecuencia legitima de la teoria
de las Ideas, todo lo que depende de la naturaleza
corporal no se somete 4 la razén sino por la disciplina
y el freno (de ahi la necesidad del twéc pai'a. domar el
apetito); al contrario, lo que proviene de la razon pura
y de la Idea, se ordena por si mismo, y participa, na-




POR A. FOUILLEE 277

turalmente, del bien y de lo bello, desde que puede
libremente abandonarse 4 su propia direccién.

Cuando Platén considera en su conjunto las diferen-
tes virtudes, les da con frecuencia el nombre de jus-
ticia. Platén expresa, mediante esta palabra, una idea
mucho mds elevada que la que se le atribuye ordina-
riamente, La justicia consiste en dar, no sélo & cada
hombre, sino &4 cada cosa, lo que le es debido. Hay
una justicia interior que no sale del individuo, y que
es la armonia de las facultades, cumpliendo cada cual
su funcién propia, sin usurpar una & otra los dere-
chos. La justicia no puede concebirse sin las otras vir-
tudes, que forman, por decirlo asi, su materia; pero
éstas, 4 su vez, no pueden subsistir sin la justicia; por-
que, de lo contrario, no habria enire ellas esa confor-
midad, que es la condicién de la perseverancia; care-
cerian de la forma que une las partes en un todo (1).

En resumen, las virtudes son multiples, y, no obs-
tante, forman una sola cosa. Cada virtud abarca en si
misma todas las otras; maxima que debian exagerar
més tarde los estoicos. Platén, fiel 4 su método, busca
sucesivamente la unidad en la variedad, la variedad
en la unidad, & fin de poseer una imagen fiel de la
1dea. Pero, si hay un punto en el cual insista prefe-
renfemente, y que le parezca siempre superior al
otro, es el de la unidad,

(1) «<La justicia (y Platén entiende por lo justo el bien mo-
ral) ordena e} interior del hombre, no permitiendo & ninguna
de las partes del aima hacer nada que le sea ajeno, ni invertir
sus funciones.., Establece en ¢l alma el orden y la concordia,
y produce entre las partes una conformidad perfecta, como
entre los tres tonos extremos de la armonfa... Liga todos los
elementos que la componen, y hacen que, 4 pesar de su diver-
sidad, el alma sea una, ordenada y llena de armonia.» (Hepi-
blica, 1V, 439, b /




278 LA FILOBOF{A DE PLATON

VI

Hemos visto la unién de la virtud y de Ia ciencia.
Seria facil demostrar la unién de la virtud y del amor.
El hombre virtuose no quiere solamente contemplar
el bien por la inteligencia, quiere unirse 4 é1 por el
amor; quiere, por decirlo asi, ser el bien. Idea! inac-
cegible, sin duda alguna, pero al cual se puede apro-
Ximar incesantemente, Un amor alado nos hace perse-
guir todo lo que es bello y fbueno; rechazar todo lo
demas por seguirlo, cooperar, digamoslo asi, 4 la
atraccion divina, elevarse por ,un’progreso constante
hasta la belleza suprema idéntica & la bondad,ino es
solamente la dialéctica del amor,fes también la defla
virtud.

Vil

A més de lafidentidad del bien y de la belleza, hay
otra doctrina que nos muestra & Platén buscando la
unidad en todas las cosas: lajteoria de [las relaciones
de la honradez y de la felicidad. ;Qué es la felicidad
sino el sentimiento de la perfeccién? El individuo no
puede llegar & la felicidad sino sometiéndose & las
verdaderas leyes de su naturaleza, 6, en otros térmi-
nos, poniendo & su alma en conformidad con la Idea.
Cuando Polus pregunta & Sécrates si el gran rey es
feliz: «No sé nada, contesta el filosofo; porque no co-
nozco ni su ciencia ni sujvirtud... El que es bueno es
feliz; el que es malo, aunque sea el gran rey, es des-
graciado.» «Sufres una injusticia, continaa diciendo,




POR A, FOUILLEE 279

consuélate; la verdadera desgracia es hacerla.» Que
‘1o se le hable, pues, ni de los tormentos, ni de los su-
plicios, ni de 1a muerte. Cuando ha hecho la semblan-
za de] justo, del que es & sus ojos el mejor y méas di-
choso de los hombres, cuando quiere pintarle con un
tltimo rasgo y colocarle en un lugar digno de él, no
nos lo muestra en un trono, sino en una cruz.

La relacién necesaria concebida por la razén entre
el bien y la felicidad, entre el mal y la desgracia,
engendra las ideas de mérito y demérito. El mérito,
segn Platén, es el derecho 4 la recompensa; el demé-
rito, el derecho al castigo. El mal es la oposicién 4 las
Ideas y al ser, es el retorno del alma hacia la materia
y el no-ser. El hombre injusto, jpuede, por consi-
guiente, esperar que triunfara de la Idea y de la Ra-
zén, sin que éstas puedan jamas tomarse el desquite?
¢Encontrara una felicidad durable en el mal y en el
no ser? Tarde 6 temprano, las leyes de la razon sal-
drin victoriosas, y el que no se haya sometido & estas
leyes sufrir4 las consecuencias fatales de injusticia
impune. El Bien, principio de la moral, no es una
abstraccién poco enérgica que se pueda menospreciar
sin temor: es un principio real y viviente, cuya justi-
cia es activa y cuya providencia es infalible. La mo-
ral platonica, como su estética, como su teoria de la
ciencia, depende, en su totalidad, dela Idea, del Bien

eterno.




