
1. DE LA DETERMINACIÓN DEL RÉGIMEN DE GOBIERNO

I

110. Las soluciones de derecho divino: el derecho divino sobre-
natural  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 170

El derecho divino providencial  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 171

La monarquía de derecho divino  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 172

II

111. La selección de los titulares de la autoridad pertenece a la
multitud, es decir, al pueblo congregado en el Estado  .  .  .  . 173

112. Discusión de la teoría de la ocupación  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 174

113. El buen ejercicio del poder de hecho ¿constituye título sufi-
ciente de legitimidad?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 175

114. ¿Qué debe entenderse por pueblo?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 176

Formas variadas del consentimiento popular  .  .  .  .  .  .  .  . 177

115. La teoría del “pacto de sujeción”  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 178

III

116. El pueblo, que tiene derecho a designar al soberano, por de-
recho no es él mismo el soberano .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 179

117. Crítica de la tesis de la soberanía popular alienable, ya a tí-
tulo facultativo, ya a título de necesidad  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 181

118. Crítica de la tesis de la soberanía popular inalienable: los
argumentos deducidos a) de la libertad e igualdad naturales 183

b) Del derecho común de las asociaciones  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 185

119. La tesis que niega la soberanía popular de derecho ¿no está
en contradicción con la que reconoce al pueblo el derecho de
escoger el régimen? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 187

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



titular único (régimen monárquico) o por titulares múltiples (aristocracia,
democracia más o menos amplia, más o menos directa)?

109. Precisemos, ante todo, que por titulares o depositarios del poder,
se entienden los gobernantes, sea cual fuere su función (propiamente gu-
bernamental, legislativa, judicial...), no los simples agentes públicos,
cualquiera que sea su grado en la jerarquía administrativa, por ejemplo, un
prefecto o un gobernador de provincia. La distinción es a veces delicada,
pero sin entrar en el examen a fondo del problema, puede decirse que lo
que caracteriza a los agentes o funcionarios propiamente dichos es que,
en el cumplimiento de sus funciones, están sometidos a las órdenes de los
gobernantes, controlados por ellos y responsables ante ellos. Les falta la
libre iniciativa, por lo menos en cuanto agentes del poder central, y no
tienen responsabilidad política.39 Existe, sin duda, un problema de los
funcionarios: el de su estatuto con respecto al Estado y al público, que es,
ciertamente, un problema de organización política, pero no concierne, por
lo menos en forma directa y a reserva de ciertas concepciones de sindica-
lismo extremo, al régimen de gobierno o régimen político, que es el único
que aquí interesa.

1. De la determinación del régimen de gobierno

I

110. Al considerar el problema de la designación de los titulares de la
autoridad o de la elección del régimen, se encuentran, en primer lugar, en
el orden cronológico como en el orden lógico, las soluciones llamadas de
derecho divino, que revisten formas múltiples y muy matizadas.40

170 JEAN DABIN

equívoco, puesto que se trata de las condiciones legítimas de adquisición del poder en lo que toca a
sus titulares actuales. Comp. Leclercq, Leçons de droit naturel, II, L’État ou la Politique, núm. 56,
pp. 236 y 237.

39 Véase, acerca de esta distinción y en este sentido, Hauriou, Précis, pp. 212 y 213. Comp.
Duguit, t. II, pfo. 33, pp. 416 y ss.; pfo. 34, pp. 423 y ss; Scelle, Précis de droit des gens, primera
parte, p. 18.

40 Duguit (3a. ed., t. I, pfo. 52) habla de doctrinas “ teocráticas” . Mas, como se ha hecho obser-
var (Leclercq, op. cit., pfo. 56, p. 238), la palabra teocracia se usa para calificar a determinado régi-
men en que lo espiritual domina de manera excesiva o absorbe a lo temporal, sin hacer referencia a la
cuestión del origen del poder.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



Según la concepción radical, llamada del derecho divino sobrenatu-
ral,41 Dios intervendría de manera especial para conferir el poder a un
titular único elegido en determinada familia, convertida así en soberana, y
cuyo título se transmitiría por herencia sin el concurso del pueblo. “El
rey no adquiere su reino sino de Dios y de su espada” : tal era la doctrina
de la antigua Francia. Podrá, por lo demás, si lo quiere, asociar a sus súb-
ditos al ejercicio del poder, o incluso “otorgarles”  una carta por la cual
les “concedería”  derechos políticos. Pero esas concesiones a la “hipóte-
sis”  (o al infortunio de los tiempos) dejan intacto el derecho originario
del soberano. Verdad es que de acuerdo con lo que sostiene Vareilles-
Sommières, la teoría sobrenatural no habría sido “sostenida jamás por na-
die, como no fuera por los aduladores y los oscuros legistas de algunos
príncipes” .42 Sea lo que fuere de la exactitud de ese punto histórico, que
no es, por lo demás, dudoso más que para Francia y los países de Occi-
dente, la tesis, evidentemente, carece de valor.43 No puede apoyarse más
que sobre una exégesis inexacta y tendenciosa de la máxima Omnis po-
testas a Deo, que significa que el fundamento de la autoridad o, si se
quiere, el derecho de gobernar y de hacerse obedecer, viene de Dios, pero
no que Dios mismo designe a las personas —individuo o familia— inves-
tidas de la autoridad.44

Otra forma de la tesis del derecho divino es la que se encuentra ex-
presada en ciertos pasajes de J. de Maistre y de De Bonald, tesis llamada
del derecho divino providencial, y que Vareilles-Sommières resume en
estos términos: “Dios determina el sujeto del poder, no por una manifes-
tación sobrenatural de su voluntad, sino por la dirección providencial de
los acontecimientos y de las voluntades humanas” .45 O bien la Providen-
cia “hace surgir un hombre extraordinario, dotado de cualidades eminen-
tes, en quien irradia una especie de carácter sagrado y cuya superioridad

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 171

41 Seguimos aquí la exposición de Vareilles-Sommières, Les principes fondamentaux du droit,
París, 1889, p. 398.

42 Ibidem, pp. 398 y 399. Véase, también, De la Bigne de Villeneuve, t. I, pp. 276 y 277.
43 Precisa hacer excepción tratándose de los reyes hebreos Saúl y David, que fueron objeto de

una designación directa.
44 San Juan Crisóstomo, Homilía, 23, sobre la Epístola a los Romanos: “No hay poder que no

venga de Dios. ¿Qué decís? ¿Luego todo príncipe ha sido instituido por Dios? No digo eso. Yo no ha-
blo de los príncipes, sino de la cosa misma, es decir, del poder. Es preciso que haya gobiernos y que
no se encuentre todo entregado a la anarquía y al azar: he aquí lo que atribuyó a la Sabiduría Divina.
Asimismo, el Apóstol no dice: todo príncipe viene de Dios, sino que dice, hablando de la cosa mis-
ma: todo poder viene de Dios” .

45 Vareilles-Sommières, op. cit., p. 400.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



revela su derecho” ,46 o bien la misma Providencia “hace germinar insen-
siblemente (el gobierno), como una planta, por el concurso de una infini-
dad de circunstancias que nosotros llamamos fortuitas” .47 Ese gobierno
providencial puede, por lo demás, ser “monárquico”  o “ republicano” .

Esta teoría, empero, ve las cosas de demasiado alto y roza tangencial-
mente el problema. La Providencia, sin duda, se interesa por el curso de
las cosas humanas, de las políticas como de las otras; sin duda, también,
“el hombre propone y Dios dispone” , pero la libertad del hombre queda
intacta. Inmediatamente, es el hombre el que actúa y el “derecho divino
providencial”  se refiere a una serie de acciones humanas que se desarro-
llan en un complejo de circunstancias más o menos fortuitas. Además, la
misma Providencia que elige a los príncipes, permite a veces que éstos
caigan: ¿cómo entonces admitir el principio del “ legitimismo”, desde el
momento en que el poder no deja de pertenecer al príncipe destronado?48

Existe, por último, la tesis de la monarquía de derecho divino, según
la cual el régimen monárquico sería el único conforme a las leyes de la
naturaleza y, por consiguiente, a la voluntad divina.49 Esta tesis difiere de
la del derecho divino sobrenatural en que no llega hasta hacer intervenir a
Dios para designar el titular de la autoridad monárquica: sólo toma parti-
do por un régimen. Difiere también de la tesis del derecho divino provi-
dencial, en que excluye y condena los regímenes distintos de la monar-
quía, aunque de hecho la tesis providencial haya sido invocada la mayoría
de las veces en favor de la monarquía.

Se perciben sin dificultad las consecuencias, muy ventajosas para el
príncipe, que se desprenden con toda naturalidad de estas teorías: desig-
nado por Dios directa o indirectamente, el príncipe no es responsable de
su gobierno más que ante Dios y de ninguna manera ante sus súbditos,
que no tienen ni derecho de control ni derecho de amonestación. Conser-
van, tan sólo, en caso de tiranía, el derecho de resistencia, aplicación a la
materia del derecho público de los principios de la legítima defensa.

Pero la verdad es que ni Dios ni la naturaleza designan de antemano,
directa o indirectamente, ni la forma de gobierno ni sus titulares. Tal de-
signación no existe más que en la sociedad doméstica, en que la naturale-

172 JEAN DABIN

46 Ibidem, resumiendo a J. de Maistre, p. 409.
47 J. de Maistre, Etude sur les souverainetés, libro 1, cap. VII, citado por Vareilles-Sommières,

p. 410.
48 Acerca del principio “ legitimista” , véase Leclercq, L’État ou la politique, núm. 58, p. 247.
49 Acerca de la monarquía de derecho divino, véase Vareilles-Sommières, pp. 419 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



za y, por consiguiente, Dios, señala como jefe al padre, y en la Iglesia de
Cristo, en que la monarquía del Papa es de institución divina: es Pedro
quien, en su persona y en la de sus sucesores, ha sido investido del prima-
do. En la sociedad política, en el Estado, por el contrario, nada hay de
indicado o preindicado. Cierto es que la naturaleza (o mejor dicho, la ra-
zón) designa para el gobierno a los más aptos, a los más experimentados.
Pero, ¿quién distinguirá a los más aptos? La naturaleza no los marca con
un signo absolutamente cierto que permita reconocerlos: esto es todo lo
que se quiere decir.50

II

111. A falta de indicación que venga de Dios o de la naturaleza, toca
a los hombres escoger tanto el régimen como los titulares de la autoridad.
Y como, de nuevo, nadie está especialmente designado para esta función
de elector, la elección no puede, a lo que parece, pertenecer sino a la
multitud, es decir, al pueblo congregado en el Estado. ¿A qué otra solu-
ción llegar? Es ésta la que se admite en toda sociedad: la elección del
régimen es dejada a la masa de interesados. ¿Por qué habría de hacerse
una excepción tratándose del Estado? ¿Porque el Estado es sociedad pú-
blica y, además, necesaria,51 o porque el individuo tendría menos sentido
del interés público que del interés privado?52 Quizá. Pero una de dos: o
bien el Estado se constituye por voluntad de todos, obedeciendo al impe-
tus naturalis que los impulsa a agruparse en Estado, y entonces hay razón
para creer que la elección del régimen y de los titulares de la autoridad
será ejercido inteligentemente y en consideración del interés público. O,
por el contrario, el Estado es formado por la energía de uno solo (o de
una minoría) contra la hostilidad o la apatía de todos (o de la mayoría), y
entonces se comprende que la masa, que no ha querido el Estado y que
sigue no queriéndolo en el momento en que se regula el régimen, no sea
admitida (y además se rehúse) a colaborar en la determinación del gobierno.

Es preciso, pues, tener en cuenta las circunstancias, pero cuando el
nacimiento del Estado se produce en la calma y en el orden (no se dice

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 173

50 Véase, respecto de este último punto y en lo que concierne a los “patriarcas”  en el Antiguo
Testamento, Schwalm, op. cit., t. II, pp. 500 y 501.

51 Es la objeción de Vareilles-Sommières, pp. 368-370.
52 Según Vareilles-Sommières (p. 371) el pueblo no estaría en aptitud de elegir soberano, por

no tener la calidad necesaria para ello.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



normalmente, pues lo más frecuente es que la gestación de los Estados
sea laboriosa), conviene reconocer al pueblo, a falta de solución más clara
o mejor, el derecho de elegir o, por lo menos, de aceptar el régimen bajo
el cual vivirá. Cualquier otra solución, que permitiera el establecimiento
de un régimen antipático a la población, correría el riesgo de causar daño
al Estado, privándolo, desde el principio, del concurso activo y solícito de
los súbditos.

112. Es verdad que ciertos autores han criticado la lógica de este ra-
zonamiento. Según Vareilles-Sommières, sería preciso argumentar en es-
tos términos: puesto que nadie es designado para ejercer el poder ni para
elegir a quien lo ha de ejercer, el poder debe recaer sobre el primer ocu-
pante, que puede ser, por lo demás, un individuo, la masa o la mayoría de
los ciudadanos.53

Esta manera de plantear y de resolver el problema suscita varias obje-
ciones. Desde luego, es imposible tratar el poder, aun cuando de ordinario
esté dotado de medios materiales,54 como una cosa sujeta a apropiación.
El poder no es una res nullius de la que se pueda uno apoderar. El poder
es una función, que supone un título de competencia y, por consiguiente,
para desprender esta competencia, un procedimiento más o menos satis-
factorio de designación. De otra manera, se cae en las doctrinas de la
fuerza, que suprimen el problema de la legitimidad y reconocen por legí-
timo, en materia de poder, el derecho del más fuerte, del más atrevido, del
más hábil.55 ¿Se dirá que son precisamente esa fuerza, ese atrevimiento o
esa habilidad los títulos previos y suficientes que legitiman el derecho del
ocupante y lo designan para el gobierno?56 Sin embargo, las cualidades
necesarias para apoderarse del gobierno no son siempre las cualidades ne-
cesarias para gobernar bien, ni siquiera para mantenerse en el gobierno.57

Nada indica, además, que el ocupante ejercerá mejor su función que el
electo por el pueblo. Esta lección tiene por lo menos la ventaja de consti-
tuir un título jurídico formal, que consagra al régimen; traduce, por otra

174 JEAN DABIN

53 Vareilles-Sommières, pp. 209-211, 297, 345 y ss. Comp. De la Bigne de Villeneuve, t. I, p.
320; t. II, pp. 180-186 y 244-248.

54 Respecto de los medios materiales que son los instrumentos del poder (instalaciones civiles y
militares, tesoro, armas, etcétera...) véase Hauriou, pp. 118, 175 y 184.

55 Hay que recordar que, para Duguit, los gobernantes son los más fuertes (por sí mismos o por
la fuerza del número), pero que deben gobernar según el derecho: acerca de la tesis de Duguit, véase
supra, núm. 54.

56 Véase, en este sentido, siguiendo a muchos otros, Vareilles-Sommières, pp. 211, 212 y 366.
57 Es lo que reconoce De la Bigne de Villeneuve, t. II, p. 313, in fine.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



parte, el consentimiento del pueblo o de la mayoría del pueblo, lo que es
una garantía de éxito para los gobernantes.

Mas, de nuevo, las circunstancias pueden obstaculizar la aplicación de
la teoría: si, como sucede con mucha frecuencia, el pueblo no está en es-
tado de elegir o duda, el individuo o los individuos que son puestos en
posesión del poder tienen el derecho de conservarlo, no a título de ocupa-
ción, sino porque el Estado, una vez fundado, tiene necesidad de ser go-
bernado. Frente a esta necesidad primaria de un gobierno, toda impugna-
ción respecto de la legitimidad de la toma del poder por determinado
individuo debe cesar. Así lo requiere el bien de la institución, que es la ley
suprema de los derechos, de los deberes y de las funciones en el Estado.58

Precisa, empero, ir más lejos. Un gobierno, aun siendo ilegítimo en
sus comienzos (es la hipótesis de una revolución injustificada o de una
conquista injusta), debe llegar a encontrar su legitimidad en el momento
en que se consolide por efecto del tiempo y en que, además, gobierne se-
gún el bien público. Es el juego normal de la prescripción en la vida so-
cial, reforzado por la idea de que el peor mal, para un Estado, consiste en
la ausencia de gobierno.59

113. De esas discusiones en que el hecho y el derecho se mezclan tan
íntimamente, se ha querido a veces deducir que poco importaría la mane-
ra como fuese adquirido el poder, desde el momento en que existiera
efectivamente un poder y su titular hiciera un buen uso de él. El ejercicio
de hecho del poder según el bien público, constituiría así el título de legi-
timidad de los detentadores actuales del poder.60 Pero esta tesis confunde
dos cosas distintas: el buen uso del poder no entraña, por sí solo y desde
luego, el derecho al poder, ya que de otra manera el poder estaría a mer-
ced del que primero viniese, que podría alegar siempre que se esperase a
ver la obra para atacar su derecho. Es que el título previo, consistente en
la elección popular, es por sí mismo una garantía del ejercicio apacible y
útil del poder, en razón de la simpatía que hace presumir, entre el pueblo
y el régimen electo.

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 175

58 Véase, en este sentido, Leclercq, núm. 66, pp. 282-284, quien habla de “necesidad”; mas la
necesidad traduce las exigencias internas de la institución del Estado. Igualmente Scelle, Précis de
droit des gens, primera parte, p. 23.

59 Véase también Leclercq, núms. 66 y ss., pp. 282 y ss. Comp. Hauriou, p. 14, nota 5, 2o.; pp.
29-33 (acerca del poder de hecho y los gobiernos de hecho).

60 Véase, acerca de esta tesis, que son más bien tendencias, Leclercq, Leçons de droit naturel,
II, L’État ou la Politique, núm. 60, pp. 250 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



Sin embargo, este título previo no basta. Todo poder, aun siendo legí-
timo en cuanto a su origen y aprobado por el pueblo, pierde su legitimi-
dad cuando es ejercido de manera ilegítima, es decir, contrariamente a la
ley de su función, que es el bien público. Tal es, en efecto, el objeto final,
esencial, al que ninguna condición previa podría suplir, o sea, el buen
ejercicio del gobierno. Hace falta, empero, para que la ilegitimidad apa-
rezca, un uso sistemáticamente malo, por acto o por omisión, no bastando
la existencia de abusos aislados.

Por el mismo motivo, el poder pierde también su legitimidad cuando
los que están investidos de él llegan a ser incapaces de ejercerlo sin que
haya medio de remediar esta incapacidad: así por ejemplo, en el caso de
locura incurable del príncipe e incluso en el caso de una revolución victo-
riosa. En esta última hipótesis, el acontecimiento ha demostrado que los
gobernantes no estaban a la altura de su tarea: el primer deber de un go-
bierno es, en efecto, contener la sedición desde su inicio.61

Observemos, por lo demás, que la ilegitimidad del poder, ya sea de ori-
gen, ya por mal uso, no trae consigo, desde un principio, el derecho de re-
sistencia, es decir, la negativa de obediencia de parte de los súbditos. Esta
es una cuestión distinta cuya solución depende, ante todo, de las exigen-
cias del bien público, de un balance de los inconvenientes respectivos,
para la comunidad, de la revuelta, por lo desconocido, y del statu quo
aguantando y esperando.62

114. Sea lo que fuere de esas distinciones, si se considera el poder en
su origen, y salvo el caso de imposibilidad material o de necesidad, parece
cierto que el solo título que puede legitimar un régimen es la elección del
pueblo llamado a obedecer a este régimen. Conviene, sin embargo, expli-
car lo que es preciso entender por estos dos términos: pueblo y elección.

Por pueblo (nación o multitud),63 debe entenderse no un cuerpo dota-
do de personalidad jurídica (personalidad cuyos elementos no están reuni-
dos), sino simplemente el conjunto de individuos agrupados en el Estado,
ya constituido o en vía de formación. A falta de unanimidad, hay que
contentarse con una mayoría: es la única solución posible en el caso de
que haya hombres que deban decidir juntos y que no se pongan de acuer-

176 JEAN DABIN

61 Acerca de este punto y en el mismo sentido, véase Leclercq, núm. 68, pp. 291-293; Scelle,
Précis de droit des gens, primera parte, pp. 23 y 24.

62 Acerca de esta cuestión (ya tratada con anterioridad, núm. 98), véase Leclercq, núm. 69, pp.
293 y ss.

63 Véase, acerca de este problema y en diversos sentidos, Vareilles-Sommières, pp. 372 y 373;
Schwalm, t. II, pp. 498 y 499; Leclercq, núm. 67, pp. 288-290.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



do. De ese derecho de elegir el régimen, la naturaleza o la razón no impone
excluir más que a los individuos incapaces de elección, es decir, los niños y
los incapaces. Las mujeres, en realidad, no podrían, por razón de su sexo, ser
descartadas del escrutinio: el Estado y la política no son necesariamente el
monopolio del sexo masculino.64 Sin embargo, si la naturaleza no impone
ninguna exclusión a priori, sí se conforma con todas las limitaciones del de-
recho positivo inspiradas en las costumbres y en las circunstancias. De hecho
sucede que sólo ciertas categorías de la población se interesan por la política
o están preparadas para las tareas de esa índole; será normal, en ese caso, que
se les reserve el derecho de elegir el régimen.65

Precisa también guardarse, cuando se habla de sufragio, de escrutinio
o de elección, de hacer una relación muy íntima de esas actividades con
el procedimiento de las operaciones electorales modernas. La elección del
régimen puede revestir formas múltiples, desde el voto rigurosamente de-
finido y contado, directo o indirecto (por una Asamblea constituyente
electa),66 hasta la aclamación en reunión pública. Una elección expresa no
es siempre necesaria, a más de que no siempre es posible.67 La mayoría
de las veces la elección se reduce a un consentimiento tácito ex postfacto,
por aquiescencia a un régimen o a un titular que se habría impuesto desde
el principio. ¿Se dirá, por ello, que se vuelve, a través de un rodeo, a la
tesis de la ocupación?68 De ninguna manera, si esta ratificación es necesa-
ria para legitimar el hecho consumado y purgar el vicio inicial de una toma
de posesión sin título. Se vuelve aquí a la teoría del “consentimiento con-
suetudinario”  (Hauriou), aplicada esta vez al régimen político, a los titula-
res del poder y no ya al Estado y al poder mismo.69 Mientras que el Estado
y el poder, en razón de su carácter necesario, prescinden de la adhesión
libre de los ciudadanos, toca a éstos dar o rehusar su confianza a aquellos
que se presentan para gobernarlos.70 Como el consentimiento en la cos-

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 177

64 Estamos aquí en la fase de la elección del régimen. Examinaremos más adelante las condi-
ciones del electorado en la hipótesis en que el régimen elegido fuese el régimen democrático: véase
infra, núm. 140; especialmente en lo que concierne al sufragio femenino, véase núm. 150.

65 Véase, acerca de este último punto, Leclercq, núm. 67, p. 289.
66 Véase, acerca de esos diferentes modos, Hauriou, pp. 248-251.
67 Respecto de las manifestaciones de la voluntad popular, véase Leclercq, núm. 67, p. 290.
68 Es la objeción de Vareilles-Sommières, p. 372.
69 Acerca de la teoría del “ consentimiento consuetudinario” , véase supra, núm. 61.
70 Resulta, además, que tienen el deber moral de otorgar su confianza a los que gobiernan de

hecho. Mas si esto es así no es porque estos últimos tengan algún derecho, derivado del hecho de que
están en posesión del gobierno, sino por razón de las exigencias del bien público, que puede reclamar
la adhesión a un gobierno sin título y aun usurpador: véase supra, núm. 112.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



tumbre, esta confianza, que se forma poco a poco en el curso del tiempo,
comienza por un usus communis, es decir, una sumisión generalizada al po-
der establecido, seguida de la opinio juris, es decir, la convicción de que este
poder es el poder verdadero, legítimo, al que hay obligación de obedecer.

115. En la Edad Media, lo mismo en la práctica que en la teoría, el
consensus popular intervenía, en la teoría del poder, con una significación
muy especial. No sólo los súbditos tenían que consentir en el régimen,
sino que establecían las condiciones del mismo. La designación del prín-
cipe daba lugar a un verdadero contrato sinalagmático, expreso o tácito,
denominado pacto de sujeción (pactum subjectionis),71 en virtud del cual
los súbditos prestaban obediencia al príncipe, a cambio de que éste gober-
nase honestamente y con respeto a las cartas y costumbres (ut bene impe-
ranti bene obtemperaretur). Venía a añadirse así una cláusula resolutoria
a la elección o a la adhesión, de modo de justificar sin esfuerzo, por una
violación del contrato, la desligadura de la obediencia en caso de mal uso
del poder.

No parece que esta construcción contractual bilateral de las relacio-
nes entre príncipe y súbditos deba ser aceptada. Desde luego ya no está
de moda. Podía justificarse en una época en que las relaciones de orden
político estaban concebidas según el modelo de las relaciones de derecho
privado, sobre una base cuasi-civilista, pero ya no se compagina con la
idea moderna del Estado en que el soberano y los súbditos representan un
papel que ya no es el estrictamente personal, en que no son unos y otros,
en su rango, sino los miembros del Estado. El príncipe puede, ciertamen-
te, ser elegido por el pueblo e incluso estar obligado a rendirle cuentas,
mas esta situación no podría analizarse dentro de un contrato sinalagmáti-
co que tenga por objeto prestaciones recíprocas. La obediencia no es una
cosa que se dé al príncipe como un vendedor entrega un inmueble o un
obrero su trabajo; es una cosa que se ofrece al Estado, del que el príncipe
no es más que el representante.

Tampoco se necesita, además, de una construcción contractual para
fundar el desligamiento de obediencia en caso de tiranía. Es en realidad la

178 JEAN DABIN

71 Este pacto —denominado a menudo por los autores modernos, entre los que se cuenta De la
Bigne de Villeneuve (t. I, p. 301), “ contrato político”— no debe ser confundido con el “pacto so-
cial” , que considera no ya a los titulares del poder y el régimen, sino la vida política misma. Por otra
parte, es un error (cometido precisamente por De la Bigne de Villeneuve) interpretar el pacto de suje-
ción o contrato político como una cesión al príncipe de la soberanía que pertenecería originariamente
al pueblo (doctrina de la soberanía alienable). Por el contrato político el pueblo no transfiere la sobe-
ranía; promete obediencia, que es un concepto enteramente distinto.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



idea del Estado, el fin perseguido por el Estado, lo que explica esta conse-
cuencia: el príncipe deja de representar al Estado y ya no tiene ningún
derecho a la obediencia cuando se excede de sus poderes o cuando abusa
de su función. Antes que por cualquier promesa, el príncipe está ligado
por su deber institucional. Por otra parte, la concepción contractual es pe-
ligrosa porque no tiene en cuenta, para legitimar la negativa de obediencia,
consideraciones de orden social que, a pesar de la falta, pueden requerir
la continuación de la obediencia, por lo menos de manera temporal. La
negativa de obediencia, legítima o no, es la subversión del Estado. La in-
cidencia es demasiado grave para no ser considerada y ocupar el lugar
que merece —en primera línea— en la teoría del derecho de resistencia.
El contrato, por el contrario, siendo individual por definición (aun en el
caso de que los sujetos contratantes sean tomados en conjunto), es indife-
rente a este punto de vista, social, institucional. Basta, para que haya lu-
gar a rescisión, que una de las partes, en concreto el príncipe, no cumpla
su obligación. Así, desde cualquier ángulo que se le considere, el pacto de
sujeción adolece del mismo vicio fundamental: es una concepción indivi-
dualista, inorgánica, que desconoce las exigencias orgánicas y superiores
de la vida en el Estado.72

III

116. De acuerdo con las explicaciones que preceden, el pueblo está
calificado para escoger los depositarios de la autoridad, es decir, para de-
terminar las personas y las instituciones que estarán encargadas de gobernar.
Con ello no se dice que el derecho de gobernar resida con título originario
en el pueblo, sea que ejerza ese derecho por sí mismo o por intermediario,
o bien que haga cesión de él a otros de manera libre o forzada. Se recha-
zan, pues, las tesis llamadas de la soberanía popular, directa o indirecta,
alienable o inalienable.73

El pueblo designa al soberano; él no es, de derecho, el soberano. A
este respecto, ciertas fórmulas de teólogos han podido parecer equívocas.

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 179

72 Comp., respecto del sistema constitucional del “ pacto” , Barthélemy y Duez, op. cit., pp.
237 y 238.

73 Por soberanía popular entendemos aquí simplemente la soberanía de la multitud, de la masa
de ciudadanos, sin hacer distinción entre la soberanía popular propiamente dicha y la soberanía nacio-
nal. Esta distinción será examinada a su tiempo, cuando se estudie la forma de gobierno democrático:
véase infra, núm. 124.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



Santo Tomás dice en alguna parte de sus obras que la tarea de mandar en
vista del bien común emana “ya de la multitud, ya de una persona llama-
da a gobernar en lugar de la multitud” ,74 lo que deja suponer que sólo la
multitud sería soberana, pero que podría ser substituida por delegados. En
parecidos términos se expresan Belarmino: “El poder tiene por sujeto in-
mediato a toda la multitud” , que, por lo demás, “está forzada a transferir-
lo a uno solo o a algunos” ,75 y Suárez: “Aunque el poder sea como la
propiedad natural de la comunidad perfecta de los hombres como tal, sin
embargo, no está en ella de manera irremovible, sino que, por el consenti-
miento de la comunidad misma o por algún otro camino legítimo, puede
ser separado de ella y ser transferido a otro” .76 Nada impide, sin duda,
interpretar estos textos por antítesis, en el sentido de que el poder de man-
dar no reside en el príncipe personalmente, sino que encuentra su fuente y
su razón de ser en la comunidad política, es decir, en la multitud en cuan-
to está agrupada en Estado. En todo caso, nunca han querido significar
esos ilustres autores que podría depender de la voluntad de la multitud,
propietaria del poder, hacer de él lo que ella quisiera, e incluso no insti-
tuir gobierno alguno.77 

Sean cuales fueren, empero, las posibles divergencias de interpreta-
ción, León XIII ha precisado la doctrina de la manera siguiente: “En algu-
nos casos, aquellos que han de regir y mandar a los pueblos, pueden ser
elegidos por la voluntad y juicio de la muchedumbre. Con tal elección se
designa ciertamente al gobernante, pero no se le confiere el derecho de go-
bernar: no se confiere el mando, sino que se designa quién lo ha de ejer-
cer” .78 Esto significa que el poder de la multitud no es más que un poder
de designación y de ninguna manera un poder de creación o de disposi-
ción de la soberanía, siendo, además, libre el pueblo elector para hacer su
elección, según las circunstancias y haciendo uso de la razón, de entre
cualquiera de los regímenes —monárquico, aristocrático o democrático—
que más tarde se analizarán,79 o de una combinación cualquiera de los
mismos. En otras palabras, si el poder, no en sí, sino en cuanto a sus titu-
lares y al régimen, es de origen popular y, en este sentido, democrático,

180 JEAN DABIN

74 Suma teológica, 1a., 2 æ, q. 90, artículo 3o. Véanse otros textos citados por Schwalm, t. II,
pp. 479 y ss.

75 Belarmino, De laicis, libro III, cap. VI, citado por Vareilles-Sommières, pp. 349 y 350.
76 Suárez, De legibus, libro III, cap. III, 7 y 5, citado por Vareilles-Sommières, pp. 351 y 352.
77 Interpretación considerada por Vareilles-Sommières, pp. 329, 330, 373 y 374.
78 Encíclica Diuturnum, del 29 de junio de 1881.
79 Véase infra, núm. 120.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



no reviste necesariamente la forma democrática, es decir, de gobierno po-
pular.80 No hay democracia de derecho divino o natural, como tampoco
monarquía de derecho divino o natural. Como observa Cayetano: “elegir
el gobierno no es tomar parte en él: es algo anterior y preparatorio a toda
especie de gobierno, y la prueba es que pertenece al pueblo, según el de-
recho natural, decidir si el gobierno será democrático, aristocrático o
real” .81

Contrariamente a lo que a veces se sostiene,82 la distinción no es
vana. Entraña la consecuencia, importante desde el punto de vista doctri-
nal, de que cualquier régimen es de suyo legítimo con tal de que el pueblo
lo haya escogido o aceptado libremente, mientras que si el pueblo fuese
por derecho propio el depositario de la soberanía, sólo el régimen demo-
crático debería ser tenido por legítimo.

Esta última tesis, sin embargo, es indefendible. Que el régimen de-
mocrático, bajo una u otra forma, directa o indirecta, total o parcial, sea
un principio legítimo, y que pueda incluso recomendarse por la justicia y
el bien público en aquellos casos en que el pueblo ha llegado a un cierto
grado de educación política, no está a discusión, y ya habrá ocasión para
insistir en ello.83 Que el régimen democrático detente el monopolio de la
legitimidad, que sólo el pueblo tenga el derecho de mandar por sí mismo
o por sus mandatarios electos (tesis de la soberanía inalienable) o, por lo
menos, que si otros mandan (reyes, colegios o asambleas de cualquier na-
turaleza) es porque el pueblo les haya transmitido su derecho de mando
(tesis de la soberanía alienable), esto sí es inadmisible.84

117. Descartemos, desde luego, la tesis de la soberanía alienable.
Según algunos, el pueblo, dueño de la soberanía, conservaría la facul-

tad de cederla a una persona única, a varias personas o a una familia, a
título temporal o aun para siempre, de la misma manera que el propietario

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 181

80 Podría decirse también, si la expresión no fuese un poco equívoca en razón de su acepción
técnica, que el pueblo es, de derecho, el poder constituyente, directo o indirecto (en el sentido de
poder que elige la forma de gobierno) pero no el poder constituido.

81 Cayetano, Commentarium, 1a., 2 æ, q. 90, artículo 3o.
82 Así Vareilles-Sommières, op. cit., pp. 355, 356 y 359. Sin embargo, tomando en considera-

ción el régimen de la democracia representativa, el autor escribe: “Ser el soberano y elegir el sobera-
no, incluso periódicamente, son dos cosas enteramente diferentes”  (pp. 317 y 318).

83 Véase infra, núms. 131-133.
84 Acerca de las tesis relativas a la soberanía del pueblo, se encontrarán estudios de orden filo-

sófico y teológico, especialmente en Vareilles-Sommières, Les principes généraux du droit, París,
1890; Schwalm, Leçons de philosophie sociale, t. II, pp. 498 y ss.; Leclercq, L’État ou la politique,
pp. 280 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



tiene la facultad de disponer jurídicamente de lo que es suyo. Es el jus
abutendi transportado a la materia de la soberanía.

Pero, como se ha anotado ya, la soberanía, entendida como derecho
de mandar o derecho de ejercer el mando, no podría ser concebida como
una cosa susceptible de apropiación y, por consiguiente, como la propie-
dad, sujeta a ocupación en unos casos85 y a transmisión entre vivos en
otros. La soberanía es esencialmente función, oficio. Pues bien, si la fun-
ción debe pertenecer al pueblo, ¿cómo podría tener la facultad de desasir-
se de ella? O el pueblo es soberano, porque el derecho o la naturaleza lo
designan como tal, y entonces su soberanía es inalienable y está obligado
a cumplir con su oficio sin ninguna posibilidad de descargarse en prove-
cho de cualquiera o por un tiempo indefinido,86 o bien la pretendida fa-
cultad de enajenación de que se habla no es otra cosa que el derecho que
le hemos reconocido de designar, si está en situación de hacerlo, al sobe-
rano, de elegirse a sí mismo o de elegir a otras personas que serán, por
voluntad suya, sus representantes o sus cesionarios.87

Es imposible, por lo demás, trasladar a nuestra materia la distinción
civilista entre un goce del derecho de soberanía, que seguiría pertenecien-
do al pueblo, y un ejercicio del mismo derecho, que sería el único que
fuera objeto de transmisión. Esta distinción, válida para derechos que son
beneficios, no puede emplearse cuando se trata de derechos que son fun-
ciones. Gozar de una función: en concreto, tener la soberanía (en realidad
en beneficio del Estado) es necesariamente ejercerla. No manda realmen-
te más que aquel que tiene el ejercicio del mando por sí mismo o por de-
legados sometidos a sus órdenes. Estar privado del ejercicio de la patria
potestad, que es también una función, es estar privado del goce del mis-
mo derecho, del que no se podría gozar más que ejercitándolo.88

182 JEAN DABIN

85 Véase supra, núms. 111 y 112.
86 Véase, en este sentido, De la Bigne de Villeneuve, op. cit., t. I, pp. 307 y 308. En sentido

contrario, Vareilles-Sommières, pp. 294 y 361, quien olvida que la soberanía es función.
87 Es la interpretación que parece más plausible de textos que no son de una absoluta claridad:

véase supra, núm. 116. En cuanto al derecho de opción que pertenece al pueblo, véase supra, núm.
111, e infra, núm. 119.

88 Véase también, contra la distinción entre goce y ejercicio de la soberanía, Vareilles-Sommiè-
res, p. 359. Es verdad que se ha hablado, además (pp. 118 y 161), del goce y el ejercicio de la sobera-
nía, pero colocándose en un punto de vista diverso, para distinguir entre el beneficio (goce) y la fun-
ción (ejercicio). El beneficio de la soberanía y, en este sentido, el goce de la misma, pertenece al
Estado mismo (es decir, al bien público). Mas, en el seno de la función, es imposible distinguir entre
goce y ejercicio.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



Otros autores, más numerosos, hablan no solamente de una facultad
de enajenar la soberanía, sino de una necesidad: el pueblo soberano esta-
ría obligado a transferir la soberanía, porque estaría en la imposibilidad
material de ejercerla por sí mismo.

Mas si esto es así, y suponiendo que se estime insuficiente o mala la
solución de la delegación, ¿cómo pretender que el pueblo, incapaz de
ejercer la soberanía por sí mismo o por delegados, sea por derecho el so-
berano? ¿Cómo podría el derecho natural garantizar una solución conde-
nada por la naturaleza de las cosas? O el derecho natural señala al pueblo
como soberano, y entonces, por hipótesis, es que está en estado de ejercer
la soberanía, o bien el pueblo jamás se encuentra en estado de ejercer la
soberanía y entonces es que no está indicado por el derecho natural.89

Concluyamos, pues, que cuando la soberanía debe existir a título de
derecho, es necesariamente inalienable: por una parte, el que la naturaleza
designe para el mando no puede, sin desconocer a la naturaleza, renunciar
al mando o cederlo, y por otra, no se concibe que la naturaleza designe
para el mando a un titular radicalmente inepto para el ejercicio del mismo.

118. ¿Pero el pueblo es verdaderamente soberano de derecho, ya sea
que ejerza por sí mismo los atributos del poder o que los delegue en todo
o en parte a titulares subordinados y responsables?90 Es la tesis llamada
de la soberanía popular inalienable. Esta tesis debe también ser rechazada
por los motivos siguientes.

Subrayemos, desde luego, que si fuese exacta, precisaría condenar
como ilegítimos todos los gobiernos que, en el pasado o en el presente,
aunque fuera con el consentimiento del pueblo, no hubiesen sido gobier-
nos populares, directamente o por delegados. En efecto, por hipótesis, la
soberanía es inalienable. Por consiguiente, cuando la soberanía hubiese
sido enajenada, el gobierno ya no podría ser legítimo. ¿Mas quién puede
admitir una condenación tan sumaria? Sería preciso admitir, además, que
en caso de que por una razón cualquiera el pueblo no estuviese en estado
de ejercer la soberanía, debería dejar de formar un Estado.91 No le sería
permitido, pues, vivir bajo una autoridad que le procurase los beneficios

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 183

89 Véase, en el mismo sentido, Vareilles-Sommières, p. 371, y De la Bigne de Villeneuve, t. I,
p. 306.

90 Acerca de esta distinción, que se refiere a la forma directa o indirecta de la democracia, véa-
se infra, núm. 125.

91 Comp. con el argumento de J. J. Rousseau, Du contrat social, libro III, cap. XVI, edición
Beaulavon, p. 276: “Es absurdo y contradictorio que el soberano se dé un superior: obligarse a obede-
cer a un amo, es entregarse en plena libertad”  (pues es denunciar el pacto social).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



de un gobierno de derecho, pero sin poder justificar ningún mandato es-
pecial para gobernar en su nombre. ¿Es aceptable semejante dilema: o la
soberanía popular o la ausencia de gobierno, lo que equivale a decir la au-
sencia de Estado? Muchos pueblos, en el mundo, no tienen ni el deseo ni
la idea de un gobierno popular, cualquiera que sea, y esos pueblos han
sido siempre y aun siguen siéndolo, a pesar de la propaganda democráti-
ca, la mayoría. ¿En qué se apartan de la naturaleza y, por tanto, por qué
obligarlos a aceptar lo que no quieren o no comprenden? Si el régimen
democrático es un ideal, este ideal no es accesible más que a la elite de
los pueblos y después de un largo aprendizaje.

Sin embargo, en apoyo de la tesis se hacen valer consideraciones de
orden puramente abstracto y dogmático, sacadas de la libertad natural
de los ciudadanos, así como de la igualdad que existiría entre ellos.

Pero, en cuanto a la libertad natural —piedra angular de la teoría del
contrato social—92 no podría, desde luego, ser invocada respecto a una
sociedad como la sociedad política, que es una sociedad necesaria, tan na-
tural al hombre como la pretendida libertad. No siendo libre el individuo
de no vivir en el Estado, no se podría deducir de esta libertad inexistente
un derecho cualquiera de participación en la autoridad. ¿Cómo, además,
sería mejor salvaguardada la libertad natural del individuo por la obliga-
ción de obedecer a todos (aun cuando cada uno haya concurrido por su
voto, un voto quizá hostil, a la formación de la “voluntad general” ) que
por la obligación de obedecer a uno o varios individuos determinados?
De cualquier manera, a pesar de los esfuerzos sofísticos de Rousseau,93 la
libertad se ve disminuida.

En cuanto a la igualdad natural de los individuos, se quiere sacar esta
conclusión: que nadie posee, por naturaleza, el derecho de mandar a los
demás y que, si hay mando, éste no puede pertenecer más que a la multi-
tud.94 Pero el problema no está allí. Siendo función la autoridad, se trata
de saber quién está calificado para ejercer mejor la función. Ahora bien,
del hecho de que nadie esté calificado a priori, no se deriva en modo al-
guno que todo el mundo lo esté. La suma total —en realidad la mayoría
de los individuos que componen el Estado— no podría estar de pleno de-

184 JEAN DABIN

92 Acerca de esta teoría, véase supra, núms. 57 y 58.
93 Véase, Du contrat social, libro II, cap. IV, edición Beaulavon, p. 170; libro IV, cap. II, p. 291.
94 Véase, por ejemplo, Belarmino, De laicis, I, III, cap. VI: “...sublato jure positivo, non est

major ratio cur ex multis aequalibus unus potus quam alius dominetur: igitur potestas totius est mul-
titudinis”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



recho calificada cuando ningún individuo particular lo estuviese. Sin
duda que del contacto de los individuos particulares, de la reunión de sus
fuerzas, o mejor dicho de sus debilidades, y del intercambio de sus opi-
niones, puede resultar una competencia general superior a la suma mate-
mática de sus competencias individuales: no se piensa en negar la virtud
del enriquecimiento de la asociación. Precisa, empero, que el contacto
exista. Pues bien, de hecho, “ todos” , la “multitud” , el “pueblo” , no de-
signan un todo más o menos orgánico, sino simplemente el total o la ma-
yoría de los individuos agrupados en el Estado.

De ninguna utilidad sería, por lo demás, sustituir, al concepto de pue-
blo, el de nación, pretendiendo atribuir a este último una significación de
totalidad, distinta de la suma numérica de los individuos, que faltaría al
primero. Cualquiera que sea la opinión que se tenga a este respecto, e in-
cluso si se reconoce a la nación la cualidad de persona moral,95 el proble-
ma sigue siendo el mismo, pues el ejercicio efectivo de la autoridad pue-
de muy bien tener lugar en nombre de una persona moral, pero jamás
directamente por una persona moral. En otros términos, el ejercicio de la
autoridad implica la actividad y, por consiguiente, la intervención de per-
sonas físicas que no podrían ser, en la práctica, más que los individuos
que componen la nación.

Sin embargo, aquí reaparece la objeción: la suma o la mayoría de los
individuos que componen la nación no tiene, por sí misma, más compe-
tencia ni, por consiguiente, autoridad, que la que pueda encontrarse en
cada uno de los individuos componentes. No hay lugar, por tanto, de re-
conocerle una soberanía de derecho que sería de hecho la del número: el
número, al igual que un individuo particular, tampoco es designado por la
naturaleza para ejercer la soberanía. Y no hay que hacer distinción alguna
entre las formas diversas que podría revestir esta soberanía del número.
Se sabe que la mayoría de las veces adopta una forma indirecta: el pue-
blo, la nación, se contenta con elegir representantes que gobernarán en su
lugar y en nombre suyo. Sin examinar por el momento si en realidad y en
qué medida la forma indirecta del gobierno popular es incompatible con
la idea de éste,96 se concederá, desde luego, que hay una diferencia sensi-

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 185

95 Tesis insostenible, pues la suma de los individuos miembros del Estado, aun comprendiendo
en ella a las generaciones futuras, carece de los caracteres requeridos para constituir una persona moral:
no tiene ni fin común, ni organización en vista de ese fin. Solamente el Estado, cuyos individuos son
miembros, y la nación, hoc sensu, es la materia previa, es una persona. En cuanto a la suma de los
nacionales, no forma ni una persona ni siquiera una realidad distinta... de la suma de los nacionales.

96 Habrá ocasión de volver a tratar de este punto: véase infra, núm. 128.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



ble entre el gobierno directo del pueblo y el gobierno del pueblo por sus
representantes y delegados electos. Sin embargo, ya se trate, para el pue-
blo, de gobernar o simplemente de elegir, la cuestión sigue siendo la mis-
ma: ¿el pueblo, la nación, es decir, todos y cada uno de los individuos que
componen el grupo, tienen por sí solos y en todo caso el derecho de ejer-
cer el gobierno por sí mismos o de elegir? La respuesta es invariablemen-
te negativa y por el mismo motivo: no basta que el pueblo sea el pueblo
para merecer el derecho exclusivo de gobernar, directa o indirectamente;
hace falta aún que sea capaz de ello, lo que es una cuestión de hecho que
ha de resolverse según los casos.97

Se pensará, quizá, que en las sociedades privadas, fuera de la familia,
la soberanía pertenece a la asamblea general de asociados, que la ejerce
directamente para los asuntos importantes, y por medio de delegados re-
vocables para los asuntos de fácil gestión. ¿Por qué admitir una solución
distinta tratándose del Estado? ¿No hay allí un principio inherente a la
idea misma de asociación y, por ello, válido en dondequiera, sin distin-
ción entre las asociaciones privadas y los grupos públicos?

Se responderá, de inmediato, que la solución invocada, si es general,
no deja de tener excepción, incluso en la hipótesis de las sociedades pri-
vadas, y que, en todo caso, no es necesaria. Hay sociedades privadas en
las que no solamente de hecho, sino en derecho, según la ley o los estatu-
tos, la autoridad reside en uno solo o en varios individuos y no en la tota-
lidad de los miembros. La selección se produce bajo formas diversas (re-
parto de los asociados en diversas categorías, etcétera) cuyas modalidades
y justificación no es el caso de examinar aquí. La desigualdad será justifi-
cada siempre que se inspire en el cuidado del bien común y de las exigen-
cias de un buen gobierno, que requiere la exclusión total o parcial de las
incompetencias. Pues bien, esta consideración adquiere un relieve especial
cuando se trata ya no de los grupos privados, sino del Estado. La sociedad
privada se compone de asociados voluntarios, en número relativamente
limitado, y que se presume poseen, en razón misma de su afiliación, una
cierta competencia en la materia, siempre especial, que forma el objeto de
la asociación. Por el contrario, el Estado reúne, de grado o por fuerza, a
una multitud de individuos, de competencias muy desiguales, en las ta-
reas infinitamente variadas que corresponden al fin del Estado, cuyo inte-
rés, incluso para esas tareas, que van más allá de su horizonte, es en gene-

186 JEAN DABIN

97 Volverá a tratarse este punto más adelante: infra, núm. 131.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



ral más bien mediocre. De allí se sigue que la “multitud” , en el Estado,
aparece desde un principio menos calificada que la “multitud”  en los
grupos privados, para reivindicar, a título exclusivo, el derecho de gober-
nar.98

En definitiva, en nuestra materia, el derecho natural no impone nin-
guna solución universalmente válida. No es requerido por la naturaleza
que, en todos los Estados, el pueblo ejerza el gobierno, ya por sí mismo,
ya a través de intermediario, ni siquiera que participe en alguna medida
en el gobierno. Todo depende de las contingencias de tiempo y de lugar,
especialmente de las cualidades del pueblo que sería llamado a dirigir el
Estado. La única forma de gobierno indicada por la naturaleza es la que
se adapte más fielmente, y sin ninguna tendencia doctrinaria, a esas con-
tingencias variables. De allí la necesidad de una opción en la que, a falta
de verdad absoluta de valor universal, el espíritu político del pueblo y de
su elite encontrará la ocasión de manifestarse.

119. Empero, los argumentos que militan contra una soberanía popu-
lar o nacional de derecho ¿no afectan, al mismo tiempo, el derecho que se
ha reconocido precedentemente al pueblo o a la nación de elegir el régi-
men,99 tanto más cuanto que, en virtud de la opción, el pueblo podría de-
signarse a sí mismo como soberano aun cuando no tuviese aptitudes?

El reproche de contradicción que así se concreta no parece fundado ni
en la teoría ni en los hechos. Hay, desde luego, la diferencia capital de
que el pueblo podría válidamente dar su adhesión a un régimen distinto
del régimen popular, ya que éste no es más que facultativo. En cuanto a la
elección misma, no cabe duda que tiene consecuencias graves. El régi-
men es el instrumento del gobierno, y si el instrumento es malo o está mal
adaptado, la acción gubernamental se resentirá a resultas de ello. Mas,
desde luego, parece cierto que el pueblo, determinado como se ha di-
cho,100 sea más apto para hacer la elección de un régimen, es decir, de la
forma del gobierno, que para ejercer el gobierno mismo, por sí o por me-
dio de sus representantes. Tal tarea requiere, en realidad, una competen-
cia, demasiado universal y demasiado especial a la vez, para que perte-
nezca de pleno derecho al pueblo. Elegir el régimen o, como sucede más
a menudo, prestarle adhesión después de que se ha establecido, exige sin
duda menos luces y, en todo caso, menos esfuerzo. Nada impide, por lo

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 187

98 Comp., acerca de este punto, Vareilles-Sommières, pp. 368-370.
99 Véase supra, núms. 111-115.

100 Véase supra, núm. 114.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



demás, que para la elección del régimen como para el ejercicio del go-
bierno, el pueblo eche mano de hombres de confianza (individuo o asam-
blea) libremente elegidos por él: es la combinación habitual y, en la ac-
tualidad, la única práctica.

Porque ¿a qué otra solución recurrir? Cuando se trata del gobierno
mismo, la solución popular o democrática no es la única posible. Mas en
cuanto a la elección del régimen, y si se excluye el sistema de la ocupa-
ción, que no es más que un procedimiento de fuerza que en manera algu-
na es pertinente,101 ¿a qué autoridad dirigirse sino a la masa del pueblo
interesado? Seguramente que el pueblo puede equivocarse y aun abusar
de su derecho de opción reservándose una soberanía que no estaría capa-
citado para ejercer. Pero sin contar con que el riesgo es exactamente el
mismo en la teoría de la ocupación —¿el pueblo incapaz no puede adue-
ñarse del poder lo mismo que un particular?—102 ¿cuál es el derecho que
no sea susceptible de error o de abuso? El porvenir, ciertamente, es siem-
pre reservado: si la experiencia demuestra que el régimen elegido o acep-
tado por el pueblo es inadecuado (y la demostración resultará de esa do-
ble prueba: que la acción gubernamental es mala o deficiente y que este
efecto es debido, por lo menos en su mayor parte, al régimen mismo), la
cuestión podrá plantearse bajo la forma de un cambio y, eventualmente, si
se reúnen las condiciones, de un cambio por la fuerza.

2. Las formas de gobierno

I

120. No se trata de presentar aquí el catálogo de las formas de gobier-
no que, en virtud de su derecho de elección, se ofrecen a la opción del
pueblo congregado en Estado. A decir verdad, esas formas son innumera-
bles: cada Estado, en el presente o en el pasado, tiene las suyas propias.
Toca al especialista de derecho público y constitucional hacer la cuenta
exacta, y la comparación y clasificación de todos los ejemplares de mor-
fología política que proporciona la historia. Es imposible, sin embargo, en
una teoría general del Estado, dejar de esbozar, por lo menos en sus gran-

188 JEAN DABIN

101 Véase, acerca de este punto, la demostración que se hace en el núm. 112.
102 El derecho del pueblo a la ocupación, que está en la lógica del sistema, es reconocido por el

mismo Vareilles-Sommières, pp. 214 y 215.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n




