
3. EL PROBLEMA FILOSÓFICO DEL ORIGEN

DEL ESTADO

56. Enunciado del problema: el Estado (en general) ¿es producto
de una exigencia de la naturaleza humana o creación de la
libre voluntad de los individuos?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 87

I

57. Tesis del “contrato social”  de Rousseau: el paso del estado
de libertad, que es el natural del individuo, al estado de suje-
ción política, lógica y moralmente sólo puede provenir de un
libre acuerdo entre los hombres  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 88

58. Mas la libertad no es el estado natural del hombre y, por otra
parte, Rousseau reconoce implícitamente que el pacto social
era exigido por una necesidad de naturaleza  .  .  .  .  .  .  .  .  . 89

II

59. Parte del elemento voluntario en la formación del Estado: la
voluntad actualiza la tendencia natural y funda históricamen-
te al Estado  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 91

60. Libertad de todo individuo particular para cambiar de nacio-
nalidad  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 94

III

61. Tesis de Hauriou sobre el “consentimiento consuetudinario”
como fundamento jurídico del Estado  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 95

Crítica de esta tesis, que no afronta la dificultad profunda  . 97

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



verá a encontrar su enunciado al principio del capítulo consagrado al de-
recho individual.148

3. El problema filosófico del origen del Estado

56. Es normal que después de haber tratado de definir al Estado en
sus elementos esenciales, previos y constitutivos, se investigue el origen
de la institución. Es el problema de la “causa eficiente”  del Estado. Pero
la cuestión debe ser explicada, pues encierra un equívoco. No se trata
aquí de estudiar las causas, de orden puramente fenoménico, que han en-
gendrado los diversos Estados: esas causas son múltiples, confusas y va-
riables. El esclarecimiento de esas causas requiere el trabajo del historia-
dor y, desde otro punto de vista, las clasificaciones del sociólogo. Pero
puede llevarse más lejos la investigación y, sin romper el contacto con la
historia y la sociología, esforzarse por descubrir, bajo las causas fenomé-
nicas, el juego de razones más profundas, capaces de explicar el naci-
miento, no ya tan sólo de determinado Estado particular, sino del Estado
en general. De manera precisa, se trata de saber si el Estado, siempre y en
todas partes, encuentra su causa primera en una exigencia de la naturaleza
humana, o si es el producto de la libre voluntad de los individuos. Apli-
cando al Estado el dilema planteado por M. Gény en lo que concierne al
derecho positivo, se pregunta: ¿el Estado es dado o construido?149 (donné
ou construit). El problema es así de orden filosófico, y no ya de filosofía
de la historia o de sociología política, sino de filosofía social.

Evidentemente, no se piensa negar la parte de la voluntad humana,
del artificio y de la técnica, en la organización, es decir, en la estructura y
el funcionamiento del Estado. En especial el Estado moderno del tipo clá-
sico, parlamentario, es una construcción complicada, ingeniosamente
equilibrada, cuya paternidad puede reivindicar la razón prudencial del
hombre, ayudada por la experiencia. Pero el Estado mismo en su princi-
pio, en cuanto agrupación en vista del bien público —de un bien público
que sobrepasa el de los municipios y de las ciudades— ¿era necesario,
con una necesidad humana sin duda, pero querida por la naturaleza, o
bien procede, no de un capricho, sino de un acto libre del hombre, que
hubiese podido dejar de realizarlo sin contradecir a la naturaleza? Tal es

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 87

148 Véase infra, núm. 212.
149 Véase F. Gény, Science et technique en droit privé positif, París, 1914-1925, 4 vols.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



el problema filosófico del origen del Estado, problema cuya gravedad
puede ser menor que lo que a primera vista parece, pero que no ha dejado
de ser discutido en las escuelas, esperando que, por obra de J. J. Rous-
seau, el debate sea llevado a las asambleas y hasta a la plaza pública.

I

57. Examinemos, pues, rápidamente, la tesis de Rousseau, limitando
nuestro estudio al solo Contrato social,150 y con un espíritu objetivo, des-
provisto de toda animosidad polémica.

Desde el principio de la obra151 expone el autor su designio: “ El
hombre ha nacido libre y por todas partes está encadenado”  [entiéndase
que está sometido a una disciplina social]. “ ¿Cómo se ha operado ese
cambio? Lo ignoro [entiéndase que no entra al examen de ese fenómeno].
¿Qué es lo que puede hacerlo legítimo? Creo poder resolver esta cues-
tión” .152 Así, descartando Rousseau toda consideración histórica, aun de
historia hipotética, se pone a investigar el motivo que, con respecto a la
razón filosófica y moral, permite explicar el paso del estado de libertad,
supuesto como el estado natural de la humanidad, al estado de sujeción
política.153 Y cree descubrir ese motivo de legitimidad en la idea de un
pacto social, cuyas cláusulas “ se reducen todas a una sola, a saber: la ena-
jenación total de cada asociado, con todos sus derechos, a la comuni-
dad” ,154 mediante la compensación de una libertad civil, más restringida,
teóricamente, que la libertad natural, pero más eficaz, puesto que será ga-
rantizada por la voluntad general.155 Que ese pacto haya existido o no, de
manera expresa o simplemente tácita, una vez más Rousseau no se preo-
cupa de ello. Pero el convenio proporciona, a sus ojos, la condición lógi-
camente necesaria, moralmente justificativa del estado político, pues no
podría concebirse que ningún hombre pudiese perder su libertad natural

88 JEAN DABIN

150 No nos preocuparemos, especialmente de sus dos Discursos, acerca de las ciencias y las artes
y el origen de la desigualdad, cuya conciliación con las tesis del Contrato social ofrece dificultades
que, por lo demás, no parecen insolubles.

151 J. J. Rousseau, Du contrat social, 3a. ed., París, publicado por G. Beaulavon, 1922.
152 Ibidem, cap. I, p. 119.
153 Se trata, pues, de examinar, “ el acto por el cual un pueblo es pueblo” , cuestión que precede a

la del acto por el cual un pueblo elige su gobierno, es decir, elige a las personas que ejercerán el
poder (Contrat social, libro I, cap. V, p. 136).

154 J. J. Rousseau, Du contrat social, libro I, cap. VI, p. 139.
155 Ibidem, libro I, cap. VI, p. 139 y cap. VIII, p. 148.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



sin haber dado su consentimiento. En cambio, si ha consentido, “ la obe-
diencia a la ley que uno se ha prescrito es libertad” .156 Rousseau añade
que sólo un convenio es capaz de constituir un pueblo, es decir, un cuerpo
moral y colectivo, dotado de personalidad, ya que, de otra manera, no se
trata más que de una agregación de individuos sujetos a un amo.157

Haciendo a un lado el contenido del pacto y la fórmula encontrada
por Rousseau a efecto de salvaguardar el derecho del individuo,158 no re-
tengamos por el momento más que la idea fundamental: el estado político
resultaría de un libre acuerdo entre los hombres, no de la naturaleza. Lo
que es natural, para Rousseau, es el estado de libertad (que no hay que
entender, por lo demás, como un estado de salvajismo o aislamiento com-
pleto); el estado político, con las obligaciones que entraña y con la perso-
na pública que supone, está necesariamente fundado sobre convenios.

58. Sin parar mientes, incluso, en el método puramente dialéctico, que
puede prestarse a discusión,159 este sistema admite dos críticas, una que se
refiere al estado de naturaleza, la otra al pacto social.

En primer lugar, no es exacto que la naturaleza, tratándose del hom-
bre, no conozca, fuera de la familia —“la más antigua de todas las socieda-
des y la única natural”—,160 más que la libertad individual. Esta libertad,
nos dice Rousseau, “es una consecuencia de la naturaleza del hombre. Su
primera ley es velar por su propia conservación, sus primeros cuidados son
los que él se debe a sí mismo; y tan pronto como se encuentra en edad de
razón, siendo el solo juez de los medios propios para conservarla, se con-
vierte por ello en dueño de sí mismo”.161 Pero de que el individuo tenga
que conservarse a sí mismo y de que sea juez de los medios de su propia
conservación, no resulta que el individuo humano no sea solidario de sus
semejantes hasta en la obra de esa conservación. Más aún, es natural al
hombre no sólo conservarse, sino perfeccionarse. Pues bien, bajo todos
esos puntos de vista, el individuo humano se ve compelido a buscar la so-
ciedad de los demás individuos humanos. Entre esas sociedades necesarias
figuran, además de la familia, las diferentes formas de agrupación política:

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 89

156 Ibidem, libro I, cap. VIII, p. 149.
157 Ibidem, libro I, cap. V, pp. 135 y 136; cap. VI, pp. 141 y 142.
158 Ibidem, libro I, cap. VI, pp. 137-142. El estudio de esta cuestión pertenece a la materia de las

relaciones entre el Estado y el individuo: véase infra, núm. 216.
159 Véase, respecto de este punto del método, G. del Vecchio, “Des caractères fondamentaux de

la philosophie politique de Rousseau” , Revue critique de législation et de jurisprudence, París, 1914,
y Justice, Droit, État, París, 1938, pp. 255 y ss.

160 J. J. Rousseau, op. cit., libro I, cap. II, p. 120.
161 Ibidem, p. 121. Véase  también cap. IV, p. 129.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



las aldeas y ciudades, primero; después, en la misma prolongación, pero
sobre un plano más amplio, el Estado. De igual modo ¿por qué se han
visto obligados los individuos a celebrar el pacto social, sino porque se
sentían inclinados a ello por una necesidad de su naturaleza? Rousseau
mismo lo deja entender, en términos vagos, por otra parte, en el pasaje en
que introduce la idea del pacto social: “supongo a los hombres habiendo
llegado a un punto en que los obstáculos que atentan a la conservación en
el estado de naturaleza exceden a las fuerzas que cada individuo puede
emplear para mantenerse en ese estado. Entonces ese estado primitivo ya
no puede subsistir; y el género humano perecería si no cambiase su mane-
ra de ser” .162 De esta manera, “el género humano perecería”  ¿qué quiere
decir sino que los hombres no eran libres de no celebrar el contrato social?
Rousseau observa, además, que “el tránsito del estado de naturaleza al es-
tado civil produce en el hombre un cambio muy notable, substituyendo en
su conducta la justicia al instinto y dando a sus acciones la moralidad de
que antes carecían... Por más que se prive en este estado de muchas venta-
jas que recibe de la naturaleza, gana otras muy considerables, sus faculta-
des se ejercitan y desarrollan, sus ideas se amplían, sus sentimientos se
ennoblecen, su alma entera se eleva a tal punto que, si los abusos de esta
nueva condición no lo degradasen a menudo por debajo de aquella que an-
tes tenía, debería bendecir sin cesar el feliz instante que lo arrancó de ella
para siempre y que, de un animal estúpido y limitado, le hizo un ser inteli-
gente y un hombre” .163 ¿Qué quiere ello decir sino que el individuo huma-
no no realiza su condición de hombre, que es sin duda su estado natural,
sino en la sociedad política y, en consecuencia, que ésta es natural al hom-
bre, como medio de perfeccionamiento necesario? Si no fuese por la con-
cepción estrecha y falsa de la idea de naturaleza, reducida a lo individual
puro y a lo primitivo, la posición de Rousseau no está tan alejada de la de
Aristóteles: ¡Zoon Politikón!

Sin duda que la necesidad propiamente política, consistente en el de-
seo de orden, de armonía, no apareció súbitamente: fue preciso, para que
esa necesidad se hiciese sentir, el crecimiento y la diferenciación de las
poblaciones, provocando el nacimiento de los grupos locales y, más tarde,
después de un nuevo estadio, del Estado moderno. Pero no porque la so-
ciedad política no haya nacido con el primer hombre, debe dejar de ser
llamada natural: basta que responda a las exigencias de la naturaleza hu-

90 JEAN DABIN

162 Ibidem, libro I, cap. VI, p. 137.
163 Ibidem, libro I, cap. VIII, pp. 147 y 148.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



mana en ciertas condiciones de vida, que dependen del progreso de la hu-
manidad, ya que ésta, por naturaleza, es progresiva, y todo lo que exprese
esa tendencia al progreso debe lógicamente encontrar su lugar bajo el
concepto de naturaleza.

Hay que tener en cuenta, sin embargo, que a los ojos de Rousseau,
por ineluctable y bienhechor que sea el advenimiento del hombre al Esta-
do político, este Estado no ha podido nacer legítimamente más que del
consentimiento, por lo menos teórico, de los interesados, y que, en la hi-
pótesis imposible de que se hubiesen negado a ello, el Estado político no
habría encontrado ninguna justificación, ni aun en la exigencia de la natu-
raleza. Pero allí es donde radica el error. La voluntad del individuo no
tiene derechos contra la naturaleza. Físicamente, el hombre es libre sin
duda, e incluso es libre de no seguir a la naturaleza. En ese caso, huye de
la humanidad y corre a su perdición, sin que ninguna libertad natural pue-
da legitimar esa actividad contraria a la naturaleza, pues la naturaleza no
se contradice. Por el contrario, cuando la voluntad se conforma a la natu-
raleza, no hay fundamento para decir que sea creadora: se limita a tradu-
cir en acto una tendencia preexistente, que es la verdadera causa de la
operación. Pacto si se quiere; pero pacto necesario, que da lugar a la cons-
titución de una sociedad necesaria y no de una sociedad voluntaria que
dependería de la pura voluntad de cada hombre constituir o no.

II

59. ¿Quiere esto decir que la idea de un pacto social (que no fue in-
ventada por Rousseau, sino que se encuentra en espíritus tan disímbolos
como Aristóteles, Epicuro, San Agustín, Santo Tomás de Aquino, Suárez,
Hobbes, Grocio, Bossuet, Locke...)164 esté desprovista de todo valor? No,
por cierto. Se trata tan sólo de darle su verdadera importancia y, desde
luego, no entenderla en un sentido demasiado estricto. He aquí, pues,
cómo puede representarse la parte del elemento voluntario (es todo lo que
precisa retener de la idea de pacto) en el proceso que conduce a la institu-
ción del Estado.

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 91

164 Véase, sobre los predecesores de Rousseau y sobre Rousseau mismo, P. L. León, “Le problè-
me du contrat social chez Rousseau” , Archives de philosophie du droit et de sociologie juridique,
1935, cuaderno doble, núms. 3 y 4, pp. 157 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



En primer lugar, existe en el hombre un instinto natural que lo impul-
sa, no sólo a entrar en relación con sus semejantes (sociabilidad natural
del hombre), sino, de manera precisa, a formar con ellos la sociedad polí-
tica.165 En la historia de la humanidad, o, más exactamente, de las comu-
nidades humanas, llega un momento en que los hombres experimentan la
necesidad vaga, indeterminada, de un bien que sobrepasa su bien particu-
lar inmediato y que, al mismo tiempo, sería capaz de garantizarlo y de
promoverlo. Ese bien es el bien común o público, consistente en un régi-
men de paz, de coordinación de esfuerzos, de ayuda mutua organizada.
Por su razón, el hombre se ha dado cuenta de que el medio de realizar tal
régimen es la reunión de todos en una agrupación específica que tenga
como fin el bien público. Así, la causa primaria de la sociedad política
yace en la naturaleza humana, a la vez perfectible y razonable,166 sin con-
tar los individuos particulares que no representarían el tipo de la especie:
brutos o dioses, dice Aristóteles.167

Sin embargo, la tendencia debe transformarse en acto. Es la naturale-
za la que impulsa al hombre a instituir la sociedad política; pero es la vo-
luntad de los hombres lo que ha instituido las diversas sociedades políticas
antiguas y modernas. El instinto natural no ha bastado; ha sido necesaria
la “ industria humana” .168 Ésta ha revestido, por lo demás, formas contin-
gentes, no sólo la forma del pacto explícito (hipótesis rara), sino también
la del consensus implícito de la masa, la fuerza o el ascendiente de un
grupo o de un jefe, o bien una negociación o un arreglo diplomático, o
alguna combinación entre esos modos. La mayoría de las veces, la obra
se ha constituido lentamente, con ocasión de acontecimientos diversos
(por ejemplo, una invasión), gracias a colaboraciones múltiples y anóni-
mas (por acción del hombre sobre el hombre): es el misterio de la genera-
ción de los Estados, que estudia concretamente el historiador y, de mane-
ra más sistemática, el sociólogo.

92 JEAN DABIN

165 Para Aristóteles, el hombre es, en primer término, animal social, pero también animal fami-
liar y animal político. Véase M. Defourny, “L’Idée de l’État d’après Aristote” , Miscellanea Ver-
meersch, Roma, 1935, t. II, pp. 83-89. Otros autores, tales como el teórico fascista Pannunzio, hablan
de un “sentimiento del Estado, que constituye un dato inmediato de la conciencia” : véase M. Prélot,
L’Empire Fasciste, París, 1936, núm. 17, pp. 72 y 73; núm. 19, pp. 80-83.

166 Comp. Santo Tomás de Aquino, Polit., t. I, lect. I: In omnibus hominibus inest quidam natu-
ralis impetus ad communitatem civitates, sicut et ad virtutes (como en materia de virtud).

167 Santo Tomás de Aquino traduce: idiota o solitario contemplativo.
168 Santo Tomás de Aquino, Polit., I, lect. I: Sicut virtutes adquirentur per exercitium humanum,

ut dicitur in Il Libro Ethicorum, ita civitates sunt institutas humana industria.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



Se ve, pues, que si la sociedad política es natural al hombre, cada so-
ciedad política particular procede de un acto cualquiera de fundación169 y,
por consiguiente, de la voluntad humana. Tal es la parte de verdad conte-
nida en la idea o símbolo del contrato social: bajo una forma que no es
necesariamente un contrato libre, la voluntad interviene para realizar, en
concreto, una exigencia de la naturaleza. Las comunidades políticas:
Francia, Alemania, Bélgica, etcétera no son creaciones de la naturaleza;
son producto de la historia, y, en la medida en que la voluntad humana es
factor de la historia, producto de la voluntad. Pero el Estado en general
es querido por la naturaleza, por lo menos cuando se encuentran reunidas
las condiciones de hecho que hacen posible y deseable esta forma supe-
rior de agrupación.170

Agreguemos que, cuando se ha fundado un Estado, no hay por qué
volver sobre ese hecho adquirido para impugnar su legitimidad bajo el
solo pretexto de que el acto de fundación adoleció de un vicio cualquiera
del consentimiento. Sin contar con que la coacción (si no la astucia) po-
dría ser, en cierta medida, legítima, pues los individuos no tienen el derecho,
a nombre de su libertad natural, de rehusar a los demás su colaboración
para constituir el Estado, hay que hacer notar que los medios ilegítimos
utilizados en la fundación de un Estado determinado, no entrañan, de
suyo, la ilegitimidad de ese Estado, precisamente porque, a diferencia de las
asociaciones voluntarias, el Estado responde a una tendencia de la natura-
leza humana. El vicio inicial se encuentra así, no justificado moralmente
(el fin no justifica los medios), sino políticamente purgado por la virtud
de la institución misma, que encuentra, en su conformidad con la naturaleza,
la razón suficiente de su mantenimiento.171 Pero como, en el orden huma-
no, nada se funda, en el sentido de un fundamento definitivo, sobre la sola
coacción, la vida de un Estado, emanada de ella, corre el peligro de ser
precaria. Para que el Estado, una vez nacido, se consolide, necesita de la
adhesión del pueblo. Más aún: el Estado será tanto más sólido y alcanzará
tanto mejor sus fines de bien público, cuanto repose sobre un consensus
más unánime, más consciente y más entusiasta de todos aquellos que, por
un título cualquiera y con un rango cualquiera, forman parte del Estado.
Si no es indispensable, para que el Estado exista y sea legítimo, que todos
hayan consentido, es cierto, psicológicamente, que el Estado no forma un

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 93

169 Comp., acerca de la fundación del Estado, Hauriou, pp. 78 y ss., 252, 253, 255 y 256.
170 Comp., con las conclusiones de Schwalm, Leçons de Philosophie Sociale, t. II, pp. 440 y ss.
171 Comp. G. Renard, La théorie de l’institution, pp. 160-162.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



“cuerpo moral y colectivo”  sino en tanto que es querido y que todos co-
mulgan en él. En otros términos, si el Estado es sociedad necesaria, debe
sin embargo esforzarse por realizar el tipo voluntario.172 Y ésta es quizá
una de las partículas de verdad contenidas en la idea del “contrato so-
cial” : cuando el Estado no es positivamente querido, deseado y amado,
cuando la masa del pueblo se limita a sufrirlo como una necesidad aun
natural, Rousseau tiene razón: “es, si se quiere, una agregación, pero no
una asociación; allí no hay ni bien público, ni cuerpo político” .173

60. Se habrá terminado de precisar la parte del elemento voluntario
en la constitución del Estado cuando se haya hecho notar que, según la
práctica moderna, los nacionales de un Estado determinado tienen siem-
pre, en principio, el derecho de abandonarlo para hacerse naturalizar en
otro Estado.174 El Estado es sociedad natural para el conjunto de la huma-
nidad llegada a un cierto grado de desarrollo, pero no tal Estado determi-
nado para tal individuo particular. Sin duda, de ordinario, cada individuo
pertenece a un Estado determinado, que es un Estado natural y que no ha
escogido. Pero, por una parte, esa pertenencia es en sí puramente contin-
gente, resultado de los azares del nacimiento; y por otra, no es tan esencial
al individuo-miembro o a sus conciudadanos, que escape completamente al
imperio de la voluntad individual. Hay allí un correctivo aportado al ca-
rácter no voluntario de la adquisición de nacionalidad: sin haberlo queri-
do, el individuo está adscrito a un Estado determinado, que es el de su
familia o el del suelo en que ha nacido. Pero, salvo los derechos de con-
trol, o incluso de oposición, del Estado que pretende abandonar, y salvo
también el acuerdo que debe obtener del Estado cuya nacionalidad recla-
ma, el individuo es dueño, por hoy, de su destino nacional.

Aun puede suceder que determinados individuos, por efecto de las cir-
cunstancias o por su voluntad, no pertenezcan a ningún Estado: es la hipóte-
sis llamada de la apatridia o heimatlosat. Pero sería un error concluir de allí
que la pertenencia a la sociedad política es, para cada uno, cuestión pura-
mente voluntaria y, en consecuencia, que el Estado no es una sociedad
natural y necesaria. Esos casos, desde luego, son poco numerosos, excep-
cionales, y por ello confirmarían más bien la regla; además, la apatridia
es más jurídica que real: de hecho los apátridas forman, en cierta medida,

94 JEAN DABIN

172 Véase, en el mismo sentido, Del Vecchio, Philosophie du droit, pp. 299-301.
173 J. J. Rousseau, op. cit., libro I, cap. V, p. 135 y cap. VI, p. 141.
174 Véase, acerca de esta cuestión, desde el punto de vista filosófico, J. Leclercq, Leçons de droit

naturel, II, L’État ou la Politique, núm. 9, pp. 42 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



parte de los Estados en que viven, y si no tienen el estatuto de ciudadano,
quedan sometidos a una regla social de naturaleza política.

En resumen, si se admite: 1o., que el bien público, tal como ha sido
definido, constituye, para la generalidad de los miembros de la raza hu-
mana, un medio indispensable de perfeccionamiento del bien de cada uno
y de todos en el orden temporal; y 2o., que entre los procedimientos de
realización de ese bien público, la agrupación de los interesados en aso-
ciación constituye la solución más conforme a la naturaleza del ser huma-
no, que es persona, dotada de razón y de libertad, será preciso concluir,
lógicamente, que el Estado, que es esta asociación y que está ordenado a
este fin, constituye una institución natural, independiente de la voluntad
arbitraria de los hombres. En una palabra, la definición del Estado en su
fin y en su forma implica la necesidad del Estado. El Estado es necesario,
en cuanto instrumento necesario de realización de ese bien necesario que
es el bien público.

No hay, por lo demás, contradicción alguna entre el concepto de aso-
ciación y el de necesidad. La asociación supone unión de esfuerzos en vis-
ta de un fin, sean cuales fueren la causa, el origen y el carácter de esta
unión. Tan sólo ciertas asociaciones son libres, en el sentido de que depen-
de de la voluntad, razonable ciertamente, de determinados hombres, el
constituirlas o no, mientras que otras son necesarias, en el sentido de que
la voluntad de los hombres, en general o en particular, no puede razonable-
mente substraerse al deber de establecerlas. En los dos casos, la razón inter-
viene, porque siempre, aun frente a lo necesario, el hombre conserva su na-
turaleza de ser razonable; pero, en el primer caso, la razón es libre de decidir
según sus conveniencias y las circunstancias, mientras que, en el segundo,
encuentra la norma de su decisión en una exigencia de la naturaleza.

III

61. Tiene relación con estos puntos de vista, que son los de la filosofía
clásica, la teoría de Hauriou sobre el “fundamento jurídico” del Estado.175

Ese fundamento, extremadamente sencillo, es, según Hauriou, el “con-
sentimiento consuetudinario” , que puede referirse ciertamente al Estado
mismo o a una institución simbólica, como la Corona, a través de la cual

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 95

175 Hauriou, Précis de droit constitutionnel, 2a. ed., 1929, pp. 94-97.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



el Estado sería, en todo caso, aceptado. Ese consentimiento es “consuetu-
dinario”, “porque se forma en las mismas condiciones que el consentimien-
to a las reglas de derecho consuetudinarias. En los dos casos, se lanza un
precedente en el medio social por un poder fundador. Ese precedente es la
organización de una institución o bien de una decisión judicial; a conti-
nuación, se produce en el medio social un usus communis de la institu-
ción, como se produce uno del precedente judicial. Al cabo de un cierto
tiempo, ese usus communis engendra la opinio juris, es decir, el carácter
jurídico” .176 Ese consentimiento consuetudinario, que se encuentra sub-
yacente en los textos escritos, incluso constitucionales, y que es mucho
menos efímero que ellos, se forma continuamente en el transcurso del
tiempo, diferenciándose por ello de las formas de consentimiento que se
reúnen en un acto, tales como la vereinbarung. “Con esta concepción, la
formación histórica del Estado es también jurídica, puesto que al mismo
tiempo es consuetudinaria” .177

Por exacto que sea este análisis del modo de proceder del elemento
voluntario en la génesis del Estado (felizmente relacionado con la génesis
de la costumbre), no nos entrega la justificación profunda del Estado. El
consentimiento, aunque sea consuetudinario, es decir, duradero y conti-
nuo, puede representar a lo más, para el jurista del derecho positivo, la
razón última de las instituciones y de las reglas llamadas consuetudina-
rias; pero por sí mismo no funda nada, pues puede ser rehusado o retira-
do; en todo caso, queda por saber sobre qué está fundado el consenti-
miento al Estado. Hauriou se da cuenta de ello y dice: “No puede hacerse
a esta doctrina más que una objeción y es la de que hace descansar la
existencia de los Estados sobre el consentimiento de los pueblos. ¿Pero se
cree que con cualquiera otra doctrina podrían subsistir en contra de ese
consentimiento?” .178 La cuestión no está allí. Es muy cierto que de hecho
ni los Estados particulares ni el Estado en general podrían existir o sub-
sistir a falta del consentimiento de los pueblos. Pero la cuestión es de de-
recho: se trata de saber si hay razones que obliguen a los pueblos a con-
sentir. Hauriou añade que “considerando al Estado como una institución
en parte consuetudinaria, lo establecemos sobre el consentimiento con-

96 JEAN DABIN

176 Ibidem, pp. 94 y 95.
177 Ibidem, p. 96. Además, pp. 4 y 14, nota 5, pfo. 5.
178 Ibidem, p. 97. Además (pp. 4 y 5), Hauriou dice en términos textuales que “esta explicación

no proporciona una teoría exhaustiva del poder; es puramente práctica... De hecho, esta construcción
jurídica basta para todas las necesidades” . Véase también p. 17, renglón 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



suetudinario, que es el más resistente de todos” .179 No cabe duda de ello,
pero la posibilidad de que se rehuse el consentimiento no queda excluida,
lo que deja el problema intacto.

Sin embargo, al final de su razonamiento, Hauriou se encamina hacia
la solución: “Y después, es preciso contar con la idea de la cosa pública,
que es el alma del Estado, que puede obrar sobre las inteligencias de los
hombres y mantener sus voluntades. Los Estados perdurarán en tanto que
los hombres comprendan todo lo que significa para el bien común la idea
de la cosa pública y en tanto que crean en ella. ¿Qué más puede hacerse
que obrar sobre las inteligencias y sobre las voluntades?” .180 La razón
profunda del Estado es, pues, en definitiva, el bien público, tomado como
punto de partida necesario del sistema, al servicio del cual se encuentra la
idea de la cosa pública, que es el alma del Estado. Y el bien público, la cosa
pública y el Estado —empresa de la cosa pública— son fines y medios
que se imponen independientemente de la voluntad de los hombres.

Precisa aún, dice Hauriou, que los hombres los reconozcan como ta-
les, los comprendan y los acepten. Se responderá que su valor es inde-
pendiente de este reconocimiento, que no es más que declarativo y que no
se efectúa más que en razón de este valor previo. La experiencia misma
lo prueba: después de tantos siglos, muchos Estados se han desplomado,
y, sin embargo, el Estado nunca ha muerto, sino que se ha reconstruido
siempre bajo distintas formas. No podría zozobrar sino con un retorno de
la humanidad a la barbarie. ¿No es esta la mejor prueba de que más allá
del consensus, aun siendo consuetudinario, y cualquiera que sea la volun-
tad actual de los hombres con respecto a una determinada sociedad políti-
ca o incluso a la sociedad política en general, ésta se presenta como un
hecho natural que responde a las necesidades de la vida humana que ha
salido del estado de barbarie? De hecho, la experiencia misma lo enseña y
la comprobación de ello está inscrita hasta en las palabras: la civilización,
que no es más que el perfeccionamiento de la humanidad en todo el do-
minio de lo temporal, está ligada a la vida en la ciudad; ésta estimula el
progreso por la creación y el mantenimiento de condiciones exteriores fa-
vorables, y, al mismo tiempo, por la disciplina que impone a los instintos,
que les impide volverse contra la humanidad. Si, a veces, la política se
torna corruptora, eso no es culpa suya, pues, por su esencia misma, es
amiga del progreso y de la humanidad. Los responsables no pueden ser

DOCTRINA GENERAL DEL ESTADO 97

179 Ibidem, p. 97.
180 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n



más que los hombres, que degradan la política, la alteran y la prostituyen
para fines extraños.

De las explicaciones que anteceden resulta que el dilema planteado
por Hauriou como conclusión de lo que expone, no es ineluctable: “Es
preciso escoger, escribe, entre fundar el Estado sobre el consentimiento
de los hombres o fundarlo sobre normas de origen trascendente” .181 Hay
un término medio, y es la naturaleza del hombre, que ha sido creada, sin
duda, por Dios, pero que, tal como ha sido creada, tiene sus exigencias
propias, naturales, y de ninguna manera trascendentales, ante las cuales se
inclinan y deben inclinarse las voluntades humanas, dando su consenti-
miento para la constitución del Estado. Con toda justicia, Hauriou insiste
en la forma de ese consentimiento, que no es expreso, estrictamente indi-
vidual y encerrado en un límite temporal determinado, como los contratos
celebrados entre los individuos particulares. Es que el Estado no es con-
trato, sino institución: “El vínculo del Estado es un vínculo institucional.
Es ese consentimiento consuetudinario otorgado espontáneamente por los
súbditos a las instituciones, como lo otorgan a las reglas de derecho. La
fundación y la vida del Estado son jurídicas con el mismo título que la fun-
dación y la vida de toda institución incorporada” .182 Mas si, prosiguiendo
la comparación, Hauriou admite que el “Estado tiene la primacía sobre
las instituciones similares, no tan sólo por su estructura formal perfecta,
sino por la actualización valiosa del orden individualista que encierra” ,183

comete un error quizá, al no señalar esta diferencia esencial, y lógica ade-
más si se atiende al fin del Estado, que es la de que éste es sociedad nece-
saria, postulada por las exigencias de la naturaleza humana, mientras que
las “ instituciones similares” , en razón de su carácter privado y en tanto
que siguen siendo privadas, se mueven sobre el plano de la libertad.

98 JEAN DABIN

181 Ibidem, p. 97, nota 10.
182 Ibidem, p. 76.
183 Ibidem, pp. 76 y 77.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2003. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: https://goo.gl/nRDk4n




